INTRODUCCION POR

MACARTHUR

JOHN

DESCUBRIENDO

EL CRISTIANISMO AUTENTICO EN

UNA EPOCA DE CONFUSION

ALBERT MOHLER JR.

R.



INTRODUCCION POR

JOHN MACARTHUR

DESCUBRIENDO

EL CRISTIANISMO AUTENTICO EN

UNA EPOCA DE CONFUSION

R. ALBERT MOHLER JR.

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84(@gmail.com



DESCUBRIENDO
EL CRISTIANISMO AUTENTICO EN
UNA ERA DE FALSIFICACIONES

R. ALBERT MOHLER JR.

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84(@gmail.com



ELOGIOS PARA
EL CREDO DE LOS APOSTOLES

“Tengo por costumbre leer todo lo que escribe Albert Mohler. Aun cuando ya conozco y abrazo las
verdades que ¢l ensefia en sus escritos, su Optica de los temas, la manera en que los explica, e
incluso sus expresiones me ayudan a comunicar y apreciar mejor las mismas verdades. Nadie ha
trabajado con mayor ahinco y dedicacion para defender la verdad cristiana en nuestro tiempo como
Albert Mohler. Este libro es de provecho para todo cristiano. Puedes contar con que esta
presentacion de la doctrina cristiana central es fiel a la Palabra de Dios y nace de un corazon

completamente consagrado a la verdad de Dios”.

—J. Ligon Duncan, presidente y director de Reformed Theological Seminary

“Muchos cristianos que no pertenecen a las tradiciones mas litirgicas nunca recitan el Credo de los
Apostoles. El doctor Mohler quiere cambiar eso. Como ¢l sefala, los cristianos pueden creer mas de
lo que el credo afirma, pero es imposible ser cristiano y creer menos que eso. El Credo de los
Apostoles no solo sintetiza una gran parte de las creencias comunes del cristiano, sino que promueve
la recitacion individual y colectiva. Por medio de la recitacion frecuente del credo en la
congregacion, los creyentes se unen a la asamblea de creyentes a lo largo de los siglos, afianzando
su fe con la palabra inicial que constituye una profunda confesion: ‘Creo...’. En catorce capitulos de
gran claridad, el doctor Mohler resume la teologia que encierra cada frase o clausula del credo, una

especie de abecedario de la fe cristiana fundamental”.

—D. A. Carson, profesor de Nuevo Testamento y fundador de Gospel Coalition
(Coalicion por el Evangelio)

“Albert Mohler, uno de los tedlogos notables de esta generacion, ha escrito un comentario cuidadoso,
esclarecedor y biblicamente sélido acerca del Credo de los Apdstoles. Con una introduccion escrita
con claridad y perspicacia de esta importante declaracion confesional, este libro aclara a los lectores
el significado de las verdades esenciales de la fe cristiana. Pastores, lideres cristianos y estudiantes

agradeceran esta obra cautivadora e inteligente que inspira conviccion”.

—David S. Dockery, presidente de Trinity International University, Trinity Evangelical
Divinity School

“Este es un libro esencial para quienes desean ver como un credo antiguo infunde nueva vida a una
generacion en declive. El doctor Mohler trae a este proyecto no solo su admirable conocimiento

teologico de nuestra fe antigua, sino también la plena consciencia de los nuevos cuestionamientos



que nuestra cultura le plantea. Mohler expone con claridad y sencillez la fe que ha sido una vez dada

a los santos, mostrando que todavia tiene el poder para sacudir al mundo”.

—J. D. Greear, pastor de The Summit Church; presidente de la Southern Baptist
Convention (Convencién Bautista del Sur)



Dedicado a
Henry Albert Barnes

Nieto de incalculable gratitud, fuente de increible gozo, promesa del futuro,
senal de amor divino. Llevas los nombres de reyes, una senal de gran
expectativa. Llevas un nombre que compartimos, una senal de la fidelidad
de Dios de generacion en generacion. Erves muy amado por tus padres, por
tus abuelos, y por Ben jamin, tu hermano mayor. Nada mas pensar en ti nos
llena de felicidad inefable. Espero que puedas experimentar siquiera una
medida del gozo que has traido a nuestras vidas y, ante todo, que puedas
llegar a conocer a Cristo, para que un dia glorioso digas, en la fe de los

apostoles y en la comunion de los santos de Cristo a lo largo de los siglos:

“Creo”.

Tu abuelo



CONTENIDO

PORTADA

PORTADA INTERIOR

ELOGIOS

DEDICATORIA

PROLOGO

INTRODUCCION

. Dios Padre, Todopoderoso

. Creador del cielo y de la tierra

. Jesucristo, su Unigénito Hijo, nuestro Sefior
. Concebido por el Espiritu Santo, nacido de la virgen Maria
. Sufri6 bajo Poncio Pilato

. Fue crucificado, muerto y sepultado

. Descendi6 al infierno

. Al tercer dia resucitd de entre los muertos

O 0 9 &N O b~ W N =

. Ascendio al cielo y esta sentado a la diestra de Dios Padre Todopoderoso
10. Desde alli vendra a juzgar a los vivos y a los muertos

11. El Espiritu Santo

12. La santa Iglesia universal, la comunion de los santos

13. El perdon de los pecados

14. La resurreccion del cuerpo, y la vida eterna

AGRADECIMIENTOS

ACERCA DEL AUTOR

CREDITOS



OTRO LIBRO DEL AUTOR
EDITORIAL PORTAVOZ

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84(@gmail.com



Creo en Dios Padre, Todopoderoso,

Creador del cielo y de la tierra.

Creo en Jesucristo, su Unigénito Hi p, nuestro Senor;
quien fue concebido por el Espiritu Santo,

nacido de la virgen Maria,

sufrio ba jo Poncio Pilato;

fue crucificado, muerto y sepultado.

Descendio al infierno.

Al tercer dia resucito de entre los muertos.

Ascendio al cielo

y esta sentado a la diestra de Dios Padre Todopoderoso.
Desde alli vendra a juzgar a los vivos y a los muertos.
Creo en el Espiritu Santo,

la santa Iglesia universal,

la comunion de los santos,

el perdon de los pecados,

la resurreccion del cuerpo,

v la vida eterna.

Amen.



PROLOGO

e impresiond la afirmacion que hace el doctor Mohler en la
M introduccion: “Todos los cristianos creen mas de lo que abarca el
Credo de los Apdstoles, pero ninguno puede creer menos que eso”. Esta
afirmacion es crucial para el propodsito de este libro. Este resumen cléasico
de fe cristiana aparecid por primera vez en el siglo cuarto y desde entonces
ha sido memorizado y recitado, y se ha hecho parte de la adoracion de los
cristianos.

Muchos consideran que el credo contiene todo lo que cualquier persona
necesita creer para ser contada entre los verdaderos creyentes, y que por lo
tanto constituye la base de la unidad cristiana. Para ellos, se trata del
“cristianismo puro” que nos une a todos. Algunos han afirmado que el
Credo de los Apostoles ha establecido las verdades no negociables, con el
proposito de que todo el que esté¢ de acuerdo con este credo antiguo sea
considerado un cristiano verdadero.

En realidad, el credo no incluye doctrinas esenciales como la autoridad de
las Escrituras, la depravacion del hombre, la deidad de Cristo y el medio de
la salvacion, que es la justificacion por la fe. Por otro lado, contiene
elementos no esenciales como el papel de Pilato y el descenso al infierno.

En 1681, un tedlogo reformado holandés llamado Herman Witsius
publico en latin una serie de disertaciones acerca del Credo de los
Apostoles (que se ha publicado de nuevo recientemente). Lo hizo para
revestir de carne teoldgica los huesos de esta bella declaracion. En el siglo
x1X, William Cunningham (uno de los fundadores de la iglesia libre de
Escocia y autor de Historical Theology) escribid acerca del credo: “Si los



hombres apelan al credo como prueba de su ortodoxia, estan naturalmente
obligados a explicar su significado”.

Es hora de que esta generacion reciba el mismo regalo del que gozaron
aquellos hombres en generaciones pasadas. El doctor Mohler lo ha hecho.
Aqui lo tenemos plasmado en ideas frescas y doctrinalmente ricas de
nuestro amigo confiable y erudito biblico, quien con la viva luz de su mente
santificada ilumina las riquezas esbozadas en estas antiguas palabras. Lee y

lo veras.

John MacArthur



INTRODUCCION

Creo; ayuda mi incredulidad.
—MARCOS 9:24

mpezd como una tarea. Termind siendo un gran acontecimiento en mi

vida cristiana. Mi profesor de Historia de la Iglesia asign6 como tarea
a la clase memorizar el Credo de los Apostoles. Obediente a la instruccion,
empecé a memorizar esta afirmacion histoérica de la fe cristiana palabra por
palabra, frase por frase, verdad por verdad. En unas pocas horas aprendi de
memoria el Credo de los Apostoles, y estaba listo para recitarlo en clase.
Sin embargo, aun en ese momento supe que algo mas habia sucedido.

Como joven, me di cuenta de que esta antigua confesion de fe es el
cristianismo. Esto es lo que creen los cristianos, lo que todos los cristianos
creen. El Credo de los Apdstoles trasciende el tiempo y el espacio para unir
a todos los verdaderos creyentes en una sola fe santa y apostolica. Este
credo es la sintesis de lo que ensefia la Biblia, una descripcién del amor
redentor de Dios, y una declaracioén concisa de cristianismo basico.

Todos los cristianos creen mas de lo que abarca el Credo de los
Apostoles, pero ninguno puede creer menos que €so.

Los cristianos de la antigiiedad honraron este credo. Los martires lo
recitaron. Los reformadores protestantes continuaron usando el Credo de
los Apostoles en la adoracion y en la ensefianza de los creyentes.

Hay gran poder en saber que cuando confesamos el Credo de los
Apostoles, ya sea solos o en la adoracidn colectiva, declaramos la verdad de
la fe cristiana con las mismas palabras que infundieron esperanza a los

cristianos de la iglesia primitiva, que enviaron a la muerte a los martires



llenos de confianza, y que han instruido a la iglesia de Cristo a lo largo de
los siglos.

Fue la tarea mas importante que me asignaron en mis afos de seminario.

Creo. Esta es una de las palabras mas explosivas que puede pronunciar un
ser humano. Abre la puerta a la vida eterna y expresa el fundamento de la fe
cristiana. La fe se erige como el centro mismo de la fidelidad cristiana y es
donde empieza el cristianismo para el cristiano. Entramos en la fe y
hallamos vida eterna en Cristo respondiendo a la verdad con confianza; es
decir, creyendo.

Sin embargo, el cristianismo no se trata de creer en una creencia. Es creer
en una verdad proposicional: Que Jesus es el Cristo, el Hijo de Dios y el
Salvador de los pecadores. No creemos en un Cristo de nuestra
imaginacion, sino en el Cristo de las Escrituras, el Cristo en el que ha creido
cada generacion de cristianos verdaderos. Por otra parte, ademés de creer en
Cristo, estd la creencia en todo lo que Jesus ensefid a sus discipulos. Mateo
escribid que Jesus dio instrucciones a sus discipulos acerca de ensefar a
otros a observar todo lo que El les habia ordenado (Mateo 28:18-20). Por lo
tanto, no existe cristianismo sin creer, sin ensefar y sin obedecer a Cristo.

Sin embargo, ;a qué acudimos para saber como creer y qué creer? En
primer lugar, por supuesto, a la Biblia, la Palabra misma de Dios. La Biblia
es nuestra unica fuente suficiente y la norma de fe infalible, y el reflejo
cristiano de acudir a la Biblia es siempre correcto. La Biblia esta libre de
error, es completamente digna de confianza y es verdadera. Es la Palabra de
Dios inspirada. Nada se le puede afiadir ni quitar. Cuando leemos el Nuevo
Testamento, encontramos que Cristo transmitié la fe a los apostoles, que El
mismo les ensefid. Cualquier forma de creencia que no se conforme a las
ensefianzas de Cristo a los apdstoles es falsa, es una religion que no puede
salvar.

El Nuevo Testamento se refiere al cristianismo auténtico como “la fe que



ha sido una vez dada a los santos” (Judas 3). El cristianismo verdadero es
uno que descansa sobre la verdad, una fe de creencias indiscutibles que
todos los creyentes a lo largo de los siglos han atesorado y que ha sido
entregada a la iglesia una vez y para todos.

Este es uno de los grandes prodigios del cristianismo y una explicacion
de por qué todos los cristianos verdaderos sostienen las mismas creencias
esenciales y lo han hecho de ese modo a lo largo de dos mil afios: como
cristianos, creemos lo que los apostoles creyeron, y queremos transmitir esa
misma fe a la siguiente generacion.

Ademas, queremos adorar como los apostoles, y predicar y ensefiar como
ellos lo hicieron. Con este fin, acudimos primero a la Biblia, pero también
acudimos a las fieles sintesis historicas de la fe cristiana, y de ellas la més
auténtica, historica y universal es el Credo de los Apodstoles.

Desde sus comienzos, la iglesia ha enfrentado el doble reto de afirmar la
verdad y de confrontar el error. Durante siglos, la iglesia ha recurrido a una
serie de credos y confesiones de fe con el objetivo de definir y defender el
cristianismo verdadero. La confesion de fe que conocemos como el Credo
de los Apostoles es una de las mas importantes. A lo largo de muchos siglos
y de manera ininterrumpida ha permanecido como uno de los instrumentos
mas esenciales para la ensefanza de la fe cristiana, junto con los Diez
Mandamientos y el Padrenuestro.

Aunque el Credo de los Apostoles no fue escrito por los apostoles, refleja
el esfuerzo de la iglesia primitiva de expresar y sintetizar la fe que Cristo
confid a los apostoles. Los primeros cristianos denominaron al credo “la
norma de la fe”, y lo usaron en la adoracion y en la ensefianza de los fieles.
Sin embargo, surge una pregunta: ;Por qué necesitamos hoy un libro acerca
del Credo de los Apodstoles? ;Qué relevancia tiene y qué beneficio puede
resultar de examinarlo? Algunos se oponen a la idea misma de considerar

unas palabras antiguas. Otros afirman que los cristianos no deben abrazar



otro credo aparte de la Biblia, y el imperativo de “no tener credo sino a
Cristo”. Por supuesto, el problema es que todos necesitamos una sintesis de
lo que ensefia la Biblia, y la iglesia necesita una norma sélida para
reconocer el verdadero cristianismo y rechazar las doctrinas falsas.

Mas aln, detras de algunas objeciones al Credo de los Apostoles se
esconde algo sumamente peligroso: el deseo de una fe sin doctrina. Algunos
abogan por un cristianismo que no requiere doctrinas formales ni mandatos
doctrinales. Sin embargo, la historia del cristianismo esta plagada de los
escombros que dejan muchos de esos movimientos, cada uno de los cuales
dejo a su paso las vidas rotas de personas cuya fe se disolvi6 a falta de una
estructura doctrinal.

La idea de un cristianismo sin doctrina entra en conflicto con las palabras
de Cristo, quien se reveldo a los apostoles en términos explicitamente
doctrinales. Jesus se reveld a si mismo con afirmaciones de la verdad. El se
identificd6 como el Hijo del Hombre y demostro su deidad, refiriéndose
incluso a si mismo repetidamente como “Yo soy” en el Evangelio de Juan,
llevando el nombre que Dios se asignd a si mismo cuando habld a Moisés
desde la zarza ardiente (Exodo 3:13-16). Un cristianismo sin doctrina
también contradice lo que Cristo ordeno a sus apoéstoles: hacer discipulos de
todas las naciones y ensefiarles a obedecer todo lo Cristo habia mandado
(Mateo 20:18-20). Este mandato exige doctrina.

Aqui debemos recordar simplemente que doctrina, como lo explicd un
gran historiador del cristianismo, es “lo que la iglesia cree, ensefa y
confiesa de acuerdo con la Palabra de Dios”.[1] Toda iglesia que cree,
ensefla y adora tiene alguna doctrina. La pregunta es: ;Son las doctrinas
correctas, son las ensefianzas correctas?

El Credo de los Apostoles sigue vigente como una destilacion de la fe
cristiana. El credo instruye, guia, defiende y consagra las gloriosas verdades

que dan respuesta a la pregunta mas importante que alguien pueda



plantearse: “;Qué debo hacer para ser salvo?”. El carcelero filipense le hizo
la misma pregunta a Pablo, y Pablo respondio: “Cree en el Sefor
Jesucristo” (Hechos 16:30-31).

Esta respuesta revela, una vez mas, lo absolutamente primordial que es el
acto de creer en la fe cristiana. Y en quién hemos de creer esta claro:
Jesucristo. Sin embargo, las Escrituras contienen verdades fundamentales
que los creyentes también deben atesorar y afirmar. Los credos sirven a esa
busqueda de la verdad que es necesaria para el testimonio cristiano fiel.
Durante casi dos mil afios, el Credo de los Apostoles ha provisto para la
iglesia una sintesis venerada de doctrina cristiana esencial. Distingue la
verdad del error, la luz de las tinieblas, y la vida de la muerte. En efecto, el
Credo de los Apdstoles permanece como un referente de ortodoxia para
guiar a la iglesia.

Cada frase del Credo de los Apostoles empieza con la palabra latina
credo, “creo”. Al igual que la respuesta de Pablo al carcelero filipense, el
credo afirma la conexion integral de la fe con la vida cristiana. Los
cristianos son un pueblo que cree, conformado por personas que creen en
las declaraciones de verdad objetiva de las Escrituras. Por lo tanto, la
verdad no descansa en sentimientos subjetivos acerca de lo bueno y lo
malo. La verdad fluye de la realidad objetiva de la sangre de Jesucristo,
donde Dios reveld su gloria, su voluntad y sus propositos para toda la
humanidad. La verdad se deriva de lo que Dios ha hecho por los pecadores
en Cristo. En la medida en que la iglesia reconocio esta verdad, busco
consagrarla en credos o afirmaciones de lo que creen los cristianos que es lo
verdadero, esencial y espléndido; espléndido porque permite que sean
vistos en toda su plenitud el esplendor de la verdad y el esplendor de Cristo.

Por lo anterior, un estudio del Credo de los Apostoles no podria ser mas
relevante en esta era moderna. Una revolucion cultural se extiende por

occidente, borrando las lineas que separan la realidad de la ficcion.



Denominaciones cristianas enteras se han rendido ante los caprichos de esta
revolucion y han renunciado a las verdades fundamentales de su fe. En
dicha rendicion estas iglesias han perdido su identidad como pueblo de
Dios. Por consiguiente, todas las iglesias deben recuperar y revitalizar su
celo por todas las doctrinas contenidas en el Credo de los Apodstoles. Cada
credo condensa la esencia misma y el fundamento de lo que cree el pueblo
de Dios, y lo que siempre ha creido.

A la luz de esta realidad, los cristianos deben permanecer firmes y unidos
en las verdades esenciales de las Escrituras. Los padres de la iglesia
comprendieron este hecho, y es la razon por la cual trabajaron de manera
tan diligente para brindar a la iglesia sintesis fieles de la ensefianza de las
Escrituras, como el Credo de los Apostoles.

A medida que analizamos el credo, considera estas siete razones por las
cuales el Credo de los Apostoles es util y necesario en la vida de la iglesia.

1. Los credos definen la verdad. Jesucristo dijo a sus discipulos: “Y
conoceré¢is la verdad, y la verdad os hara libres” (Juan 8:32). Debemos
estudiar los credos de la fe, siempre que abracen debidamente las
Escrituras, porque estos delinean las verdades de nuestra fe. La verdad
libera al pueblo de Dios del pecado, de la corrupcion y del mundo que
esta bajo la desolacion del pecado. La verdad abre camino a una
esperanza eterna en el glorioso esplendor de Dios y de su evangelio para
la humanidad. Como los credos ensefian la verdad, adoptan un poder
que libera al cautivo.

2. Los credos rectifican el error. La realidad de la verdad presupone la
existencia del error. Sin embargo, en el siglo presente encontramos,
quiza por primera vez, una generacion que se opone a la existencia de la
verdad. No obstante, la iglesia ha entendido desde su fundacion que la
herejia y la falsa ensefianza existen y representan un serio peligro para el
pueblo de Dios. De hecho, ningun error supone un peligro mas grande



para la iglesia y el mundo que el error teologico. La herejia, la negacion
de una doctrina central del cristianismo, se aparta de la verdad y tiene
repercusiones eternas. La iglesia necesita los credos no solo para
ensefar la verdad, sino para protegerse del error.

3. Los credos proveen normas y estandares para el pueblo de Dios. El
Credo de los Apostoles funciona como una baranda de proteccion para
nuestra enseflanza e instruccion. En efecto, los credos protegen a los
maestros de caer en el error al brindarles una norma que pueden seguir,
y unos limites para la discusion teologica y el desarrollo saludables. Una
de las funciones mas importantes del Credo de los Apostoles, como todo
credo fidedigno, es ayudar a la iglesia a ensefiar y a preparar a los
nuevos creyentes para que sean fieles y maduren en la fe de la iglesia.
Con frecuencia, en la iglesia primitiva se les pedia a los nuevos
creyentes declarar los postulados del Credo de los Apostoles uno a uno,
afirmando lo que creen y confesando la fe cristiana verdadera.

4. Los credos ensenan a la iglesia a adorar y a confesar la fe. El Credo de
los Apdstoles delinea las verdades mas gloriosas y espléndidas de la fe
cristiana. Guia con naturalidad nuestra alma a la adoracion sincera 'y a la
alabanza a Dios. Por tanto, los credos guian a la iglesia en la adoracion y
contienen las verdades mas preciosas por medio de las cuales podemos
adorar a Dios y alabar debidamente su nombre. En adoracion
corporativa las voces se unen de tal modo que mi creo se convierte en
creemos, uniendo a todos los creyentes, tanto los vivos como los que ya
estan con Cristo.

5. Los credos nos conectan con la fe de nuestros padres. El finado tedlogo
historico Jaroslav Pelikan escribid: “La tradicion es la fe viva de los
muertos, el tradicionalismo es la fe muerta de los vivos”.[2] Ciertamente
los anales de la historia de la iglesia y los respetados credos de la fe

contienen algunas de las herencias mas preciosas que poseen los



cristianos modernos. El Credo de los Apdstoles, mas que palabras en
una pagina, comprende el testimonio fiel de quienes han terminado
fielmente la carrera.

6. Los credos sintetizan la fe. Ningin credo ni declaracion puede
reemplazar las Escrituras. Sin embargo, como hemos visto, esto no
significa que los credos no tengan su lugar en la vida cristiana. Quienes
son partidarios de no tener credo aparte de la Biblia han perdido un gran
regalo que ayuda a conservar el cristianismo biblico. Esta posicion
cuestionable no logra comprender el corazén de los credos y las
confesiones. Estos documentos no buscan reemplazar las Escrituras.
Antes bien, buscan resumir con exactitud su contenido en declaraciones
sucintas con el proposito de equipar a los cristianos con breves pero
cruciales sumarios de la fe.

7. Los credos definen la verdadera unidad cristiana. Por tultimo, las
afirmaciones del Credo de los Apostoles entretejen una estructura que
retne a todos los cristianos en los vinculos genuinos de la unidad. Las
declaraciones de fe y los credos de la iglesia unen a los creyentes de
todas las eras en la verdad inmutable de la revelacion de Dios. En
efecto, las afirmaciones de estos credos pueden subsanar las divisiones
denominacionales al congregarse hermanos y hermanas de todo el
planeta y a lo largo de toda la historia alrededor de los pilares de la fe, la
esencia de lo que significa ser cristiano. La verdadera unidad cristiana es
la unidad en la verdad revelada por Cristo, no la unidad a expensas de la
verdad, como se ha vuelto costumbre. El Credo de los Apdstoles no
confiesa una forma de minimo comun denominador de la verdad
cristiana. Confiesa con firmeza la grandeza del cristianismo auténtico en

una serie de declaraciones poderosas de la fe cristiana.

Ahora vemos por qué un estudio del Credo de los Apostoles no es solo
interesante, sino una necesidad urgente. El Credo de los Apostoles, el mas



respetado de los credos, expone el nicleo fundamental de la fe cristiana. En
sus afirmaciones se encuentran verdades grandiosas y eternas. De hecho,
entrelazadas en el Credo de los Apostoles estan nada menos que las
insondables riquezas de nuestro Dios, el conocimiento incomparable de
Cristo, y la verdadera identidad teologica del pueblo de Cristo. Por ello nos
disponemos a considerar una a una cada frase del credo, a fin de extraer sus

riquezas en cada capitulo.

[1]. Jaroslav Pelikan, The Emergence of the Catholic Tradition (Chicago: Chicago University Press,
1971), 1.
[2]. Jaroslav Pelikan, The Vindication of Tradition (New Haven: Yale University Press, 1986), 63.



CAPITULO 1

DIOS PADRE, TODOPODEROSO

. C(’)mo empezamos siquiera a hablar de Dios, y con qué derecho lo
ﬁﬁmamos nuestro Padre? Tener la osadia de afirmar que se habla con Dios
parece ya bastante monumental, pero ;atreverse ademas a llamar al Dios
Todopoderoso nuestro Padre? Esto es exactamente lo que los cristianos
hacen y lo que Jesus les ensefid hacer. Jests ensefio a sus discipulos a orar
diciendo “Padre nuestro que estas en los cielos” (Mateo 6:9).

Los tedlogos modernos han tenido un gran problema con el Dios de la
Biblia. Cuando recién empezaba mis estudios en el seminario, me asignaron
leer un libro escrito por Gordon Kaufman, tedlogo de la Universidad de
Harvard, que se titulaba God the Problem [Dios, el problema].[1] Kaufman
escribid su libro pocos afios después que la revista Time escandalizara a la
nacion con su articulo de portada del 8 de abril de 1966, “;Dios ha
muerto?”. El articulo de portada reportd que muchos tedlogos eruditos y
profesores liberales ya no creian en Dios. Kaufman sostuvo que los
tedlogos modernos necesitaban inventar un lenguaje completamente nuevo
para hablar acerca de Dios. El consideraba que el lenguaje de la Biblia era
anticuado e indigno de los pensadores modernos.

Kaufman argument6 ademaés que los tedlogos debian encontrar una nueva

forma de sostener que la palabra Dios todavia era significativa. Segin ¢l, el



Dios que existid en la teologia antigua ya no existe, de modo que los
tedlogos en existencia necesitan encontrar una nueva forma de hablar de
Dios como alguien real. Sin embargo, a Kaufman le incomodaba hablar de
Dios, en cualquier sentido, como alguien real. Al final, su libro fue una
especie de argumento que permitid6 dar empleo a los tedlogos en
instituciones educativas como la Universidad de Harvard cuando ellos
habian dejado de creer en Dios.

Unos dias después de empezar la clase, un estudiante anonimo dibuj6 una
caricatura satirica en la pizarra del aula que consistia en un libro titulado
Gordon Kaufman, el problema, cuyo autor era Dios. La clase entera
entendié de inmediato el sentido. Si hay un problema teologico, no es Dios.
El problema somos nosotros.

A diferencia de Kaufman y de los te6logos que promulgan que “Dios ha
muerto”, nosotros si sabemos como hablar acerca de Dios, y si sabemos
quién es Dios. La razon por la cual sabemos estas cosas es porque Dios ha
hablado. Dios se ha revelado tanto en la naturaleza como en las Escrituras,
y lo que separa la teologia moderna del cristianismo biblico es la falta de
respeto por las Escrituras y por la autoridad de Dios que existe en la
modernidad. En vez de apoyarse en la revelacion de Dios mismo en las
Escrituras, muchas teologias modernas prefieren la especulacion y la
conjetura como su meétodo teologico. Gran parte de este esfuerzo se
convierte en una forma de espiritualidad posmoderna popular que poco
tiene que ver con el cristianismo historico y la ensefianza biblica.

La espiritualidad popular permea las conferencias de autoayuda, los
¢éxitos de librerias y los espectaculos televisivos. Estos necios hablan acerca
de lo “supernatural”, lo “sagrado”, lo “numinoso”, lo “santo”, lo “divino”,
lo “incondicional” o el “proposito del ser”. Sin embargo, ninguna deidad
difusa, indefinida y ambigua puede salvar. Solo Dios puede salvar. Estas

representaciones de Dios elusivas y generalizadas no son mas que pequeias



idolatrias endebles. Ninguna de ellas puede sustituir la revelacion personal
de Dios en la Biblia. Lo que los cristianos necesitan con urgencia en este
momento es volver al cristianismo historico, el cristianismo que surgié de la

rica devocion doctrinal y del fervor evangelistico de los apostoles.

Nuestro Dios que se revela a si mismo

A. W. Tozer resumié de manera brillante la totalidad del discipulado
cristiano cuando dijo: “Lo que viene a nuestra mente cuando pensamos en
Dios es lo mas importante acerca de nosotros™.[2] Lo que quiere decir la
iglesia cuando emplea la palabra Dios revela todo acerca de nuestra
adoracion y de nuestra integridad teoldgica. Si partimos de un concepto
erroneo de Dios, vamos a malinterpretar toda la fe cristiana. Este hecho
explica por qué los herejes y los falsos maestros a menudo empiezan
rechazando la doctrina de la Trinidad. Si podemos rechazar a Dios como se
revela en las Escrituras, podemos y acabaremos por rechazar todo lo demas.

Desde los tiempos de los apostoles, la iglesia ha defendido la declaracion:
Credo in Deum Patrem Omnipotentem: “Creo en Dios Padre,
Todopoderoso”. Observa que el Credo de los Apdstoles no empieza
simplemente con las palabras “Creo en Dios”. En lugar de esto, va mas alla
de esa simple frase para describir la identidad y el cardcter de Dios. La fe
cristiana no estd fundada en una deidad abstracta o en “un dios”. No
confesamos: “Creo en lo numinoso. Estamos aqui en el nombre de lo
sobrenatural, lo sagrado, lo divino”. No nos congregamos en el nombre del
“tres veces incondicionado” o alguna otra forma de especulacion.

Seglin las Escrituras, todas las personas saben que Dios existe, aun si
afirman rechazar dicho conocimiento. Como Pablo escribio, “las cosas
invisibles de [Dios], su eterno poder y deidad” son ‘“claramente visibles”
(Romanos 1:20). El problema es que la humanidad rechaza impiamente esa

revelacion y restringe la verdad (Romanos 1:18). Las consecuencias de esta



restriccion de la verdad son una confusion abismal y una especulacion fatal
y vana. En vez de volverse a Dios que se ha revelado en la creacion, los
hombres se construyen idolos o niegan la existencia misma de Dios, una
conviccion que la Biblia condena como absoluta necedad (Salmo 14:1).

Si Dios no se revelara a nosotros, estariamos completamente perdidos.
No somos lo bastante inteligentes, ingeniosos ni perspicaces para alcanzar
por nuestra cuenta un conocimiento verdadero del Dios verdadero. Esta es
la razon por la cual la revelacion de Dios de si mismo constituye un acto de
su gracia. Como explico bellamente el tedlogo evangélico Carl F. H. Henry,
Dios nos ama tanto que “renuncia a su propia privacidad personal para que
sus criaturas lo conozcan”.[3] Si Dios no se hubiera negado a su propia
privacidad personal, si no se hubiera revelado a nosotros, estariamos
perdidos y atrapados en los mismos patrones de especulacion, confusion y
vanidad que afecta a quienes no han creido las Sagradas Escrituras. Solo las
Escrituras revelan claramente quién es Dios y quiénes somos nosotros.

Nuestros corazones son tan corruptos que estamos condenados a ser
ignorantes si no fuera porque Dios se revela a si mismo. Calvino describid
el corazon humano en su estado caido como un “perpetuo taller para
fabricar idolos”,[4] que produce y procesa constantemente nuevos idolos de
la imaginacion. A veces estos idolos adquieren una forma material, pero en
nuestros dias los idolos adoptan por lo general formas filosoficas e
ideologicas.

Este hecho fue demostrado hace varias décadas cuando los socidlogos en
Gran Bretana llevaron a cabo un extenso estudio acerca de las convicciones
religiosas de los britanicos, especificamente su creencia en Dios.[5] Lo que
revelo la encuesta es que, aunque muchos creen en un dios, no creen que es
personal, no creen que interviene en la historia humana, y no creen que
tenga algo que ver con la persona y la obra de Cristo. Un entrevistado

resumio su vision de dios de manera sucinta. Cuando le preguntaron:



“;,Como describiria al dios en el que cree?”, su respuesta fue: “Ah, un dios
cualquiera, nada mas”.

Muchas personas con quienes interactuamos en nuestros vecindarios y
lugares de trabajo solo creen en un “dios cualquiera”. Mas aterrador aun es
que muchas personas que estan sentadas a nuestro lado en adoracion creen
en “un dios cualquiera, nada més”. Este dios cualquiera no es el Dios de la
Biblia. El primer articulo del credo refiere no un dios cualquiera ni del dios
de los filosofos, sino el Dios santo que se ha revelado en las Escrituras.

La identidad cristiana estd marcada por la confesion de Dios Padre,
Todopoderoso. El contenido de la fe cristiana empieza con la afirmacion del
Dios que es, que habld y que se reveld a si mismo. Cuando el Credo de los
Apostoles empieza con estas palabras: “Creo en Dios Padre,
Todopoderoso”, senala de inmediato el contenido esencial de nuestra fe: la
naturaleza trinitaria de Dios. Sin esta afirmacion, el cristianismo es

incoherente, insostenible.

Nuestro Padre: Un Dios personal

El credo, como las Escrituras, sefiala que la primera persona de la Trinidad
se ha revelado a si mismo a nosotros como “Padre”. En otras palabras, no se
trata de una deidad distante e incognoscible, sino de un Dios con quien
podemos tener una relacion personal. Dios no es una fuerza, un principio ni
un “poder superior”. Antes bien, El se ha revelado como el Padre de nuestro
Senor Jesucristo (Efesios 1:3).

La revelacion de Dios como “Padre” tiene sus origenes en el Antiguo
Testamento, donde Dios se describe como el Padre de Israel (Deuteronomio
32:6). El amor paternal de Dios también esta presente a todo lo largo del
Antiguo Testamento. El profeta Oseas describié a Dios como un Padre que
lleva a Israel como un nifio (Oseas 11:1-4), y David lo describié como “un
Padre de huérfanos” (Salmo 68:5).



La revelacion completa de Dios como Padre se manifiesta en la vida y el
ministerio de Jesus. Jesus, como “el Hijo”, tenia una relacion tnica con el
Padre. En una ocasion, Jesus dijo: “Yo y el Padre uno somos” (Juan 10:30).
En otro momento dijo: “Porque he descendido del cielo, no para hacer mi
voluntad, sino la voluntad del que me envi6” (Juan 6:38). La union entre el
Padre y el Hijo trasciende las relaciones humanas y es parte del misterio de
la Trinidad: Que Dios es uno, y que el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son
Dios.

Si la entendemos debidamente, esta relacidn trinitaria, la unidad en la
Trinidad y la Trinidad en unidad, nos inspira y nos ensefia cOmo
relacionarnos con el Dios de las Escrituras, quien es a la vez personal y
trascendente. De hecho, Jesus fue quien nos ensefio que podiamos llamar a
Dios “nuestro Padre”, cuando instruy6 a sus discipulos a orar con estas
palabras: “Padre nuestro que estas en los cielos, santificado sea tu nombre”
(Mateo 6:9). Estas palabras implican no solamente que los discipulos de
Jesus tenian permitido orar a Dios, sino que se nos ensefia especificamente
a orar a Dios como “Padre”.

Entender la relacion trinitaria y el papel del Padre no es solo una cuestion
tedrica, sino un pilar central en la vida de cada cristiano. Como nos
recuerda Helmut Thielicke, la parabola del hijo prédigo se entiende mejor
quiza como la “parabola del padre que espera”,[6] porque en este pasaje
vemos una imagen del cuidado personal, salvador y prodigo de Dios por
aquellos que se arrepienten y se vuelven a El. Por medio de la unién con
Cristo, el Hijo verdadero, también nos convertimos en hijos de Dios. Y,
como nos recuerda Pablo, si somos hijos somos también herederos del reino
de Dios (Galatas 4:7).

Lamentablemente, muchos tedlogos han usado la doctrina de Ia
paternidad de Dios para tergiversar su caracter y promover una ensefianza
herética acerca de Dios y de su obra redentora. Los liberales del siglo XIX



fueron particularmente culpables de este error, al alegar que el amor
paternal de Dios estd disponible para cualquier persona, incluso para
quienes no estdn en Cristo. Como han sefialado un gran ntmero de
historiadores, muchos liberales del siglo XIX tenian solo dos doctrinas
principales: “La paternidad de Dios y la hermandad del hombre™.

En un sentido, debemos en efecto afirmar que Dios se muestra “paternal”
hacia toda su creacion, y que ejerce un cuidado providencial sobre la
humanidad entera. El hecho de que todo ser humano en cualquier lugar
exista, viva y respire constituye un testimonio de la relacion paternal y
benevolente entre el Creador y su creacion. Sin embargo, esto no significa
que Dios sea “Padre” de todas las personas en un sentido personal y
salvador. Las Escrituras afirman claramente que nos convertimos en hijos
de Dios solo en virtud de nuestra union con Cristo y al ser adoptados en la
familia de Dios (Galatas 4:4-5; Efesios 1:4-5).

La Fe y Mensaje Bautista resume estos puntos de manera practica cuando
declara:

Dios como Padre reina con cuidado providencial en su universo, en sus criaturas y en la
corriente de los rios de la historia humana segin los propésitos de su gracia. El es
todopoderoso, omnisciente, todo amor y todo sabio. Dios es verdaderamente Padre de todos
aquellos que lleguen a ser hijos de El por medio de la fe en Cristo Jests. El es paternal en su

actitud hacia todos los hombres.

El hecho de que los seres humanos tengan un mundo donde vivir, junto
con el don del alimento y de los recursos naturales constituye una evidencia
de que Dios sustenta la humanidad de un modo paternal. Sin la provision
diaria de Dios, toda la vida desapareceria rapidamente. “Porque en ¢l
vivimos, y nos movemos, y somos” (Hechos 17:28). La vida en si misma es
un regalo.

Al mismo tiempo, reconocer a Dios como la fuente y el sustentador de la

humanidad no supone ninguna forma de universalismo. Una cosa es afirmar



que el Padre “hace salir su sol sobre malos y buenos, y que hace llover
sobre justos e injustos” (Mateo 5:45). Es otra muy diferente afirmar que
Dios estd obligado a salvar a todos porque El es Padre. En la Biblia, el
camino para conocer verdaderamente a Dios como Padre en un sentido
salvador es por medio del Hijo, y solo por medio del Hijo. Como ensefio
Jesus, “el que me ha visto a mi, ha visto al Padre” (Juan 14:9), porque “Yo y
el Padre uno somos” (Juan 10:30). Solo por medio del Hijo llegamos a

conocer al Padre.

¢, Dios nuestra Madre?

Ademas del universalismo, algunos te6logos han atacado también la nocion
de Dios como Padre en otro frente. Por ejemplo, los tedlogos feministas se
niegan a llamar Padre a Dios. Los feministas consideran el titulo “Padre”
una evidencia del patriarcalismo antiguo y represivo. Mary Daly pronuncio
las famosas palabras: “Si Dios es hombre, entonces el hombre es Dios”.[7]
Sin embargo, esa afirmacion es cuestionable practicamente a todo nivel.
Decir que Dios es Padre no equivale a decir que Dios tenga género.
Nosotros simplemente hablamos segun los términos que habla la Biblia.
Afirmamos que Dios es Padre, Hijo y Espiritu. Esa afirmacién no implica
que Dios tenga un género del mismo modo que lo tienen sus criaturas.

Como declar6 Carl Henry:

El Dios de la Biblia es un Dios asexuado. Cuando las Escrituras hablan de Dios como “El”, el
pronombre es primordialmente personal (genérico) en lugar de masculino (especifico); enfatiza
la personalidad de Dios y, a su vez, la del Padre, el Hijo y el Espiritu como personas distintas

de la Trinidad, contrario a las entidades impersonales.|§]

Este lenguaje masculino no solo esta escrito en la trama de las Escrituras,
es necesario para la comprension de la realidad de la Trinidad: el Padre, el

Hijo y el Espiritu Santo. Alterar esto no es el simple uso de la creatividad



en la adoracion, sino que equivale a crear un dios falso. No tenemos
derecho a exigir tal cambio.

Con todo, en los ultimos cuarenta anos, ciertos tedlogos y traductores de
la Biblia han exigido que cambiemos, en lo tocante a Dios, el lenguaje
“masculino” de las Escrituras. En ese lapso de tiempo, varias
denominaciones han publicado nuevos himnarios y liturgias que desbordan
en reinvenciones de la identidad de Dios por parte de revisionistas y
feministas. En 2006, la iglesia presbiteriana estadounidense adoptd un
informe que permitié a los miembros de la denominacion experimentar con
nuevos titulos trinitarios, titulos que segun ellos no intentaban reemplazar
Padre, Hijo y Espiritu, sino que mas bien se proponian complementarlos.[9]

El informe sugiere que, ademas de la formula trinitaria tradicional,
podiamos hablar ahora de triadas tales como “Arcoiris, Arco y Paloma”,
[10] “Roca, Piedra angular y Templo™,[11] e incluso “Fuego que consume,
Espada que divide y Tormenta que derrite montes”.[12] Entre ellas, la
formula feminista mas explicita fue: “Madre compasiva, Hijo amado,
Vientre dador de vida”.[13] Esa “trinidad”, al igual que las demas,
definitivamente no es el Dios de la Biblia, sino un idolo.

Ademas de esto, otros se han opuesto a llamar a Dios “Padre” porque
creen que para muchas personas ese término hace alusidon a padres ausentes
o maltratadores. Tales personas argumentan que, a la luz de esa desdichada
realidad, este término deberia desecharse. Aunque es verdaderamente
tradgico que muchos nifios hayan crecido sin padres comprometidos,
amorosos y llenos de gracia, esta realidad no nos da el derecho a dar por
sentado que nuestras propias percepciones negativas de los padres puedan
traducirse a la paternidad de Dios. Antes bien, hemos de ver la revelacion
que Dios nos presenta en las Escrituras de si mismo, de su propio caracter y
de su propio ser, como la paternidad ideal. Es Dios Padre quien define lo

que un padre humano deberia ser, y no al revés. El hecho mismo de que



nosotros sepamos como deberian ser los padres humanos demuestra que
sabemos que si existe un padre ideal. Como resultado, solo lograremos
restaurar la vida familiar y el verdadero entendimiento de la paternidad,
cuando podamos afirmar sin dudas y sin reservas: “Creo en Dios, Padre

Todopoderoso™.

El Padre Todopoderoso

El Credo de los Apostoles no solamente afirma “creo en Dios Padre”, sino
que afniade “creo en Dios, Padre Todopoderoso”. Asi como Dios es personal,
también es todopoderoso. Dios es proximo, pero también trascendente.
Como sefialan las Escrituras, Dios es El Shaddai, el Dios Todopoderoso
(Génesis 17:1). Esta afirmacion de la soberania absoluta de Dios dirige todo
lo que sigue mas adelante en el credo. Dios es quien es todopoderoso y
omnisciente, y quien gobierna la creacion. Aun el rey Nabucodonosor
confesd: “él hace segin su voluntad en el ejército del cielo, y en los
habitantes de la tierra, y no hay quien detenga su mano, y le diga: ;Qué
haces?” (Daniel 4:35).

En el Credo de los Apostoles, la palabra Todopoderoso es un compuesto
que busca representar todos los atributos de Dios, la plenitud de las
perfecciones de Dios. Todos los atributos de Dios, su omnipotencia, su
omnisciencia, su omnipresencia, su autoexistencia e inmutabilidad, se
resumen en esta palabra, Todopoderoso. Solo el Dios que posee la plenitud
de la perfeccion y la majestad infinita puede verdaderamente ser
todopoderoso y soberano sobre la creacion.

Lamentablemente, en muchas iglesias se habla muy poco del “Dios
Padre, Todopoderoso” que afirma el credo. Las descripciones superficiales
de Dios y la retdrica vacia han reemplazado la rica herencia confesional del
cristianismo. Por desdicha, muchos pulpitos proclaman una vision truncada

y distorsionada de Dios. Muchos predicadores pasan por alto la rica



ensefianza de las Escrituras acerca de la santidad, la justicia, la gloria y la
majestad de Dios, y nada mas proclaman “un dios cualquiera”. El Dios del
cristianismo no es un dios cualquiera. El es el Padre Todopoderoso, el Padre
para quien nada es imposible, el Padre que posee todo el poder, el que cred

por el poder de su Palabra y que reina para siempre.

Adorar al Padre Todopoderoso

El punto de partida del credo es la afirmacién de que Dios es el Padre
Todopoderoso. Esta verdad es también el punto de partida de nuestra
adoracion. Como dijo Pedro Martir Vermigli, un lider menos conocido de la
Reforma, esta sola declaracion del credo deberia servir para “desechar
como sinsentido lo que sea que hombres problematicos o sus propios
molestos pensamientos sugieran que contradiga lo que las sagradas
profecias o las divinas promesas contienen”.[14] Cada doctrina y cada
pensamiento se compara con esta afirmacion acerca de la autoridad
soberana de Dios. Si se queda corto, como sostuvo Vermigly, ha de ser
desechado como “sinsentido”.

El Dios Padre, Todopoderoso, es el Dios al que adoramos en cancidn, en
actos y en la predicacion de la Palabra de Dios. Todos los himnos deben
reflejar y exaltar a este glorioso Rey. Toda predicacion debe sujetarse a su
reino glorioso. Todas las obras de servicio y amor deben consagrarse a la
gloria de su nombre. Esta afirmacion de Dios como “Padre Todopoderoso”
deberia regir en nuestros himnos, en nuestra ensefianza y en cada momento

de nuestra vida diaria.



[1]. Gordon D. Kaufman, God the Problem (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1972).

[2]. A. W. Tozer, The Knowledge of the Holy (Nueva York: Harper One, 1961), 1. Publicado en
espafiol con el titulo E/ conocimiento del Dios santo por Editorial Vida.

[3]. Carl F. H. Henry, The God Who Speaks and Shows, Vol. 3 de God, Revelation, and Authority
(Wheaton: Crossway, 1999), 405.

[4]. Juan Calvino, Institucion de la religion cristiana (Rijswijk: FELIRE, 1999), 56.

[5]. N. Abercrombie, “Superstition and Religion: The God of the Gaps”, 4 Sociological Yearbook of
Religion in Britain (Londres: SCM Press, 1970), 93-129.

[6]. Helmut Thielicke, The Waiting Father: Sermons on the Parables of Jesus (Cambridge:
Lutherworth Press, 2015).

[7]. Mary Daly, Beyond God the Father: Toward a Philosophy of Women's Liberation (Boston:
Beacon Press, 1973), 19.

[8] . Carl F. H. Henry, God, Revelation and Authority (Illinois: Crossway, 1999), 5:159.

[9] . 217th General Assembly Council, “The Trinity: God’s Love Overflowing”, 2006.
[10]. 217th General Assembly Council, 398-399.
[11]. 217th General Assembly Council, 420-421.
[12]. 217th General Assembly Council, 423-424.

[13]. 217th General Assembly Council, 408-409.

[14]. Pietro Martire Vermigli, The Peter Martyr Reader, ed. John Patrick Donnelly (Kirksville, MO:
Truman State University Press, 1999), 9.

—_ e —



CAPITULO 2

CREADOR DEL CIELO Y DE LA
TIERRA

. P or qu¢ existe el universo? ;Coémo explicamos el cosmos, hasta llegar
g’nuestra propia existencia como individuos? Estas son preguntas que
ninguna persona inteligente puede eludir, y las respuestas a estas preguntas
determinan casi toda pregunta significativa que surge a partir de ellas.

En nuestra era, muchas personas creen que el cosmos es solo un
accidente, carente por completo de disefio y de disefiador. El universo
entero es nada mas un hecho natural que no tiene significado trascendente.
Si esto es cierto acerca del universo entero, también es cierto de ti y de mi.

Los cristianos creen que todo lo que existe deriva su existencia y su
realidad del acto soberano de Dios Padre, Todopoderoso, Creador del cielo
y de la tierra. Dios, el Creador del cielo y de la tierra, es tanto el Creador
como el Sustentador de todo lo que es, todo lo que fue, y todo lo que sera
jamas.

El credo empieza sefialando quién es Dios como el Padre Todopoderoso,
y lo que El ha hecho como Creador del cielo y de la tierra. Las Escrituras
también empiezan con Dios como Creador: “En el principio cre6 Dios los

cielos y la tierra” (Génesis 1:1). Desde el principio mismo, Génesis 1:1



establece algunas verdades centrales y esenciales acerca de Dios. Primero,
Dios es eterno, y existe antes de la creacion. Segundo, Dios es infinito, y no
esta limitado por los cielos y la tierra. Tercero, Dios es omnipotente, y crea
con su palabra. Por ultimo, Dios es independiente, no depende de nada
creado. Estas verdades se ensefian en esas primeras palabras de las
Escrituras: “En el principio cre6 Dios”. Si en verdad comprendemos esta
primera frase de las Escrituras, el resto de nuestra conviccion teologica va a
encajar y cobrar sentido. Si fallamos en entender estas palabras del
principio, es posible que nos encontremos rapidamente en el camino de la

1dolatria.

Choque de cosmovisiones

Las caracteristicas mas basicas de nuestra cosmovision tienen su origen en
nuestra doctrina de la creacion. Cada cosmovision tiene una teoria de los
origenes, y la manera en que entendemos nuestros origenes influye en
nuestra manera de pensar acerca de la identidad y el propodsito humanos, y
el rumbo de la historia. La manera en que respondemos la pregunta de los
origenes revela lo que pensamos acerca de nuestro valor, nuestro proposito,
y nuestro sentido de obligacion mutua y delante de Dios.

A diferencia de las cosmovisiones seculares, el argumento biblico asigna
a cada vida humana significado y relevancia al basarse en los propositos de
Dios para su creacion. La creacion es parte de una historia mas amplia que
avanza hacia la culminacion de los propositos de Dios y la revelacion
completa de su caracter. Esta historia mas amplia transcurre en cuatro
momentos principales: creacion, caida, redencion y consumacion. Cada uno
es como un movimiento principal en una gran sinfonia. Nosotros, es decir,
la humanidad, somos personajes en esta historia. Si nuestras vidas han de

tener verdadero significado, debemos conocer nuestro lugar en esta



narrativa, y entender codmo podemos ser parte del propdsito de Dios de
glorificarse a si mismo en la creacion.

Sin embargo, si la narrativa no empieza con la creacion, el mundo en si
mismo existe por alguna explicacion aparte de Dios, y la narrativa biblica
termina.[ 1] Si perdemos esta perspectiva, no solo nos arriesgamos a caer,
sino que caemos en el error teolodgico. Al establecer a Dios como Creador, y
nosotros como sus criaturas, encontramos proposito y orden en el universo.
Existimos para Dios y para su gloria. La cosmovision cristiana entera
depende de la distincion entre Creador y criatura.

Aunque la creacion misma revela a Dios y nos deja sin excusa para
rehusar creer y adorar a nuestro Creador (Romanos 1:20), por causa de
nuestro pecado todavia necesitamos la revelacion especial para creer en él.
Pablo asegurd que la creacion testifica del Creador, y que nosotros, las
criaturas, deberiamos ver los atributos invisibles de Dios en las cosas que
son hechas (Romanos 1:18-32). Sin embargo, Pablo no olvid6 el efecto de
la caida, que dejo cada parte de nuestro ser afectada por la corrupcion del
pecado (Génesis 6:5-6; Romanos 3:10-18). Nuestro pecado nos impide ver
claramente lo que deberia ser evidente en la creacion. Por consiguiente,
dependemos por completo de una revelacion especial y de la Palabra de
Dios que nos hagan ver lo que de otra manera somos incapaces de ver y no
veremos.

El Credo de los Apdstoles depende de la claridad de la Palabra de Dios.
El credo establece las doctrinas cristianas centrales y, por ende, la estructura
completa de la cosmovision cristiana. Entender la primera frase del credo,
“Creo en Dios Padre, Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra”, nos
permite responder las preguntas fundamentales de cualquier cosmovision:

(Quién? ;Qué? ;Cuando? ;Donde? ;Como? ;Por qué?
;Quién?

Las Escrituras responden inmediatamente la pregunta acerca de



“;Quién?”. En el principio creo Dios (Génesis 1:1-31). Este Dios no es otro
sino el Dios trino, Padre, Hijo y Espiritu Santo. El Sefior Dios, que se
reveld a Israel como Yahweh es el Creador de los cielos y de la tierra
(Génesis 2:4; Exodo 20:11; 2 Reyes 19:15; 2 Cronicas 2:12; Nehemias 9:6;
Salmo 121:2; Isaias 37:16; Jeremias 32:17). EI Salmo 115:15 dice:

Benditos vosotros de Jehova,

Que hizo los cielos y la tierra.
Isaias expreso en lenguaje poético:

El esta sentado sobre el circulo de la tierra, cuyos moradores son como
langostas; ¢l extiende los cielos como una cortina, los despliega como una

tienda para morar (Isaias 40:22).

(A qué, pues, me haréis semejante 0 me compararéis? dice el Santo...
Mirad quién cred estas cosas; €l saca y cuenta su ejército; a todas llama por sus nombres;

ninguna faltara; tal es la grandeza de su fuerza, y el poder de su dominio (Isaias 40:25-26).

¢No has sabido, no has oido que el Dios eterno es Jehova, el cual cred los
confines de la tierra? No desfallece, ni se fatiga con cansancio, y su
entendimiento no hay quien lo alcance (Isaias 40:28).

Dios también se reveld a Job como Creador, para desafiarlo y animarlo.
En Job 38:1-7, Dios hablo a Job:

Entonces respondi6 Jehova a Job desde un torbellino, y dijo:

(Quién es ése que oscurece el consejo

Con palabras sin sabiduria?

Ahora cifie como varon tus lomos;

Yo te preguntaré, y ti me contestaras.

(Donde estabas ti cuando yo fundaba la tierra?
Hazmelo saber, si tienes inteligencia.

(Quién ordend sus medidas, si lo sabes?

(O quién extendio sobre ella cordel?



Sobre qué estan fundadas sus bases?
(O quién puso su piedra angular,
Cuando alababan todas las estrellas del alba,

Y se regocijaban todos los hijos de Dios?

Dios pregunt6 a Job: “;Dénde estabas tu...?” (38:4). No hay pregunta

mas intimidante que esa.

(Has mandado tt a la mafiana en tus dias?

(Has mostrado al alba su lugar? (38:12).

Como correspondia, Job permanecio callado. Pero Dios prosiguio:

(Alzaras tu a las nubes tu voz,

Para que te cubra muchedumbre de aguas? (38:34).

(Sabes tu el tiempo en que paren las cabras monteses?

(O miraste t0 las ciervas cuando estan pariendo? (39:1).

(Diste ti al caballo la fuerza?

( Vestiste ti su cuello de crines ondulantes? (39:19).

( Vuela el gavilan por tu sabiduria,

Y extiende hacia el sur sus alas? (39:26).

Sin embargo, ante la pregunta “;Donde estabas tii cuando yo fundaba la

tierra?” (Job 38:4), Job finalmente respondio6 a Dios:

He aqui que yo soy vil; /qué te responderé?
Mi mano pongo sobre mi boca.
Una vez hablé, mas no responderé;

Aun dos veces, mas no volveré a hablar (40:4-5).

Job creia en Dios Padre, Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra.
Nosotros también creemos, al igual que Job y en acuerdo con el Credo de
los Apostoles, y nos humillamos ante la presencia de nuestro Creador.

Contrariamente a cualquier posibilidad de lo sobrenatural, el darwinismo

y otras teorias seculares acerca del origen toman como punto de partida el



mundo material para explicar la existencia del universo. En Darwin’s
Dangerous Idea, €l ateo Daniel Dennett recuerda una cancion que le
gustaba entonar en su infancia, y que ahora le parece fantasiosa. Como
explica Dennett, “una de mis canciones favoritas era ‘Dime por qué’”. El
sentir fundamental de la cancion es que Dios hizo todo.

Dennett dice: “Esta sencilla declaracion sentimental todavia me hace un
nudo en la garganta. Es tan dulce, tan inocente, tan reconfortante... una
visién de la vida... y luego viene Darwin y echa a perder el picnic”. El
explica lo que sucede cuando seguimos la l6gica de Darwin:

La version dulce y sencilla de la cancion, tomada en forma literal, es algo que para la mayoria
de nosotros ha quedado en el pasado... que Dios es como Papa Noel, un mito de la infancia, no
algo que un adulto cuerdo y racional pueda creer literalmente. Ese Dios debe convertirse en un

simbolo de algo menos concreto, o simplemente desaparecer por completo™.[2]

Para los darwinistas, esta logica es ineludible. El darwinismo empieza
con el mundo material, no con Dios como Creador. Negar a Dios como
Creador destruye todo lo demas que los cristianos afirman. Dennett llegd
incluso a llamar el darwinismo “un acido universal”. Como explica
Dennett, ¢l y sus amigos de la secundaria inventaron el término de 4cido
universal, una sustancia tan potente que quema todo lo que busca
contenerlo. Al quemar el recipiente que lo contiene, quema el salon de
clases donde se halla el recipiente. Luego quema atravesando la escuela.
Termina por disolver el edificio entero, que se convierte en una nada
absoluta. El acido llega hasta el ntcleo de la tierra, hasta que no queda nada
mas por destruir (puedes imaginar a estos chicos de secundaria asombrados
con esta idea). Dennett dice que el darwinismo es como un acido ideologico
universal. Lo quema todo, dejando nada. Por eso, el darwinismo y el
nihilismo van de la mano. Sin Dios como punto de partida definitivo, no

tenemos propdsito en la vida, y el universo no es mas que un accidente.

¢Qué?



Dios Padre, Todopoderoso, es Aquel que cred. Pero ;qué cred Dios? Las
Escrituras dan respuesta a este segundo interrogante fundamental: ‘“los
cielos y la tierra” (Génesis 1:1). El universo entero, o cosmos, nos llena de
asombro y admiracion por el Creador. El creé animales, plantas, hongos,
bacterias, etc. Cred elefantes y ranas, bosques de hoja caduca y de
coniferas, hongos, bacterias, incluso la ameba microscépica. Tal
biodiversidad da testimonio del deleite de Dios en la complejidad del
universo, y lo glorifica en gran manera.

Algunos aspectos de la diversa creacion de Dios son un deleite para la
vista, mientras que otros estremecen el corazon del hombre. William Blake
da testimonio de esta diversidad en dos poemas de sus series Songs of

Innocence and Experience. Primero, Blake reflexiona sobre “El Cordero™:

Corderillo, ;quién te hizo?
(Sabes acaso quién fue?
(Quién te dio alimento y vida

junto al arroyo y el prado,

te dio un manto delicioso,

de suavisimo vellon,

Y te dio una voz tan tierna?...

Corderillo, te diré:

A ¢l lo llaman por tu nombre,

pues se nombra a si Cordero.

El es manso y es humilde;

encarnd en nifio menudo.

Yo un infante y ti un cordero,

por su nombre nos llamamos.
Corderillo, jDios te salve!

Corderillo, jDios te salve![3]

Blake toma la forma de un nifio, un nifio que observa la naturaleza. El

entiende que el cordero tiene un origen. El mismo Creador que se esconde



detras del cordero sencillo y manso, debe ser el Creador que se esconde
detras del formidable tigre feroz.

iTIGRE!, jtigre!,

en los bosques de la noche,

brillando ardientemente.

(Qué inmortal mano,

qué ojo majestuoso,

forjo tu atroz simetria?[4]

En efecto, Dios cred tanto al tigre como al cordero. Hizo al halcon y al
gorrion. Hizo lo tierno y lo robusto, lo feroz y lo débil. Hizo todo lo que
habita en la tierra. Y su gloria est4 presente en todos ellos.

El nihilismo, que es un postulado completamente opuesto al Credo de los
Apostoles y a la cosmovision cristiana, plantea que la vida carece de
significado y que la creacidon no tiene proposito. El universo, impulsado por
las fuerzas aleatorias y sin sentido de la naturaleza, es completamente
amoral. Para los nihilistas no hay un creador, y dirian mas bien “en el
principio, €rase una fuerza”. Sin embargo, una fuerza no puede explicar la
existencia de los absolutos morales universales. El nihilismo propone que el
asesinato, la violacion y la opresidon no son incorrectas, sino mas bien
sucesos desafortunados que carecen de importancia moral. Por su parte, los
cristianos no pueden afirmar este absurdo tan obvio. Nosotros afirmamos
desde el principio que Dios cre6 el mundo y nos dio moralidad con el
proposito de que florezcamos.

Este hecho es intrinseco a la naturaleza humana. Como escribié Moisés,
Dios nos cred a su imagen (Génesis 1:26-27; 9:6). Los seres humanos son
también criaturas, pero criaturas diferentes a todas las demas. El hecho de
poseer la imagen de Dios, o imago dei, nos permite pensar acerca de las
cosas que estamos analizando. Ser hechos a imagen de Dios significa que

tenemos las facultades necesarias para pensar acerca del Creador, porque



reflejamos la capacidad de Dios para razonar. Ser hechos a imagen de Dios
también nos permite adorar a Dios, porque entendemos nuestra dependencia
de El. Los seres humanos también son las unicas criaturas capaces de
rebelarse conscientemente. De ahi que en este mundo no solo encontramos
la criatura hecha a imagen de Dios, sino la imagen de la criatura
desfigurada por el pecado después de Génesis 3. El pecado y sus

consecuencias dejan a este mundo clamando por una redencion.

¢Cuando?

Ahora entendemos el quién y el qué de la creacion, pero (cuando cred
Dios los cielos y la tierra? Para responder esta pregunta debemos entender
que el tiempo, el espacio y la materia solo pueden existir juntos. Por ello,
antes de la creacion, Dios estaba al margen del tiempo, del espacio y de la
materia. Solo Dios existia como la Trinidad. Pero la primera frase de las
Escrituras nos dice que Dios cred “en el principio”. Dios cre6 la materia en
un momento particular, y creo el espacio para que la materia existiera.

El relato biblico tiene mucho que ver con el tiempo. El tiempo empieza
en la creacion. La creacion y la posterior caida de la humanidad instauran la
promesa por la cual Cristo vendria en el cumplimiento del tiempo. El relato

también prevé una nueva era en la que el tiempo ya no existird mas.

¢Donde?

Una negacion muy popularizada de Dios y de todo lo que afirma el
cristianismo, incluso del Credo de los Apostoles, proviene de Carl Sagan,
que fue cientifico de la Universidad de Cornell. En Cosmos, su miniserie
televisiva de la década de los 80, Sagan inicia cada episodio con la misma
frase: “El cosmos es todo lo que fue, todo lo que es, todo lo que serd”. Esta
declaracion evidencia una cosmovision de materialismo naturalista. En vez

de empezar con Dios como Creador, los naturalistas empiezan y terminan



con el cosmos, lo cual deja abierta la posibilidad de la existencia de
cualquier otro cosmos que todavia no conocemos.

Sin embargo, al dignificar este mundo material presente, los cristianos no
quedan deseando alguna realidad hipotética en otro mundo. Este es el
mundo de nuestro Padre. Las Escritura no nos dan razones para pensar que
Dios haya creado otro universo. Nuestro universo es el espacio que Dios
cred. La Biblia sefala continuamente este universo como nuestro marco de
referencia constante para la historia biblica. De hecho, las promesas de un
nuevo cielo y de una nueva tierra emplean un lenguaje que solo se refiere a
este universo. Por lo tanto, especular acerca de otros universos no resulta
provechoso en una cosmovision coherente cristiana. El cred este mundo a
fin de que sea posible, y necesario, estudiarlo. De este modo, el cristianismo
afirma el fundamento inteligible que pudo dar origen a las ciencias
naturales. Porque si el mundo no fuera inteligible, no podriamos

investigarlo y no habria base racional para la investigacion cientifica.

¢Cémo?

La ciencia no puede responder la pregunta de como cre6 Dios el universo.
Una vez mas, debemos apoyarnos en la clara ensefianza de las Escrituras,
las cuales no solo nos ensefian que Dios es el autor de toda la creacion, sino
que también muestran el agente de Dios en la creacion: su Palabra. Cada
acto creativo empieza con “dijp Dios” (Génesis 1:3, 6, 9, 11, 14, 20, 24,
26). Su Palabra es la representacion perfecta de su voluntad y de su gloria, a
la cual nada le falta en ningun aspecto ni dimensionalidad. Por
consiguiente, Dios cred, de la nada, por el poder de su Palabra. Su lenguaje
no es simplemente una coleccion de verbos y sustantivos, sino mas bien
alguien que “fue hecho carne, y habit6 entre nosotros” (Juan 1:14).

Haciendo eco del relato de la creacion en Génesis, Juan empezd su
evangelio diciendo: “En el principio era el Verbo, y el Verbo era con Dios, y

el Verbo era Dios. Este era en el principio con Dios. Todas las cosas por €l



fueron hechas, y sin ¢l nada de lo que ha sido hecho, fue hecho” (Juan 1:1-
3). La concisa pero profunda teologia de Juan explica como Dios cre6 con
la misma Palabra por medio de la cual nos redimid. La Palabra de Dios cre6
todo lo que existe, y la Palabra de Dios fue hecha carne para redimir a su
pueblo.

Al hacerse carne y redimir a su pueblo, Jesus obtuvo el derecho de

sentarse a la diestra del Padre y de recibir el honor debido.

Sefior, digno eres de recibir la gloria y la honra y el poder; porque tu creaste todas las cosas, y

por tu voluntad existen y fueron creadas (Apocalipsis 4:11).

Dios recibe alabanza por autoria, Jesus por su accion.

De manera similar, Pablo reflexion6 en la intervencion de Jesus en la
creacion cuando escribié: “El es la imagen del Dios invisible, el
primogénito de toda creacion. Porque en €l fueron creadas todas las cosas,
las que hay en los cielos y las que hay en la tierra, visibles e invisibles; sean
tronos, sean dominios, sean principados, sean potestades; todo fue creado
por medio de él y para éI” (Colosenses 1:15-16). “El” se refiere a Jesus, el
Hijo de Dios. Jesus cred todas las cosas, y todas las cosas fueron creadas

“para €1”.

¢éPor qué?
Al decir “creadas... para €1, Colosenses 1:16 revela la finalidad por la
cual Dios cred el mundo. Las Escrituras ensefian que Dios hace todas las

cosas para su propio proposito y para su propia gloria:

Nos escogio en ¢l antes de la fundacion del mundo, para que fuésemos santos y sin mancha
delante de él, en amor habiéndonos predestinado para ser adoptados hijos suyos por medio de
Jesucristo, segun el puro afecto de su voluntad, para alabanza de la gloria de su gracia, con la
cual nos hizo aceptos en el Amado, en quien tenemos redencion por su sangre, el perdon de
pecados segun las riquezas de su gracia, que hizo sobreabundar para con nosotros en toda
sabiduria e inteligencia, dandonos a conocer el misterio de su voluntad, seglin su beneplacito,

el cual se habia propuesto en si mismo, de reunir todas las cosas en Cristo, en la dispensacion



del cumplimiento de los tiempos, asi las que estan en los cielos, como las que estan en la tierra
(Efesios 1:4-10).

Nuestro Dios esta en los cielos;
Todo lo que quiso ha hecho (Salmo 115:3).
Los cielos cuentan la gloria de Dios,

Y el firmamento anuncia la obra de sus manos (Salmo 19:1).

Como el ser supremo sobre todas las cosas, la determinacidn principal de
Dios debe ser mostrar su propia gloria. Juan Calvino afirm6 que el cosmos
es el teatro de la gloria de Dios. Calvino tiene razon, porque todo el orden
creado existe con un solo proposito: mostrar la gloria de Dios a través de la
redencion de los pecadores por medio de Jesucristo el Hijo. La creacion
lleva a una nueva creacion. Por consiguiente, en ultima instancia, Dios creo
el cosmos con propositos redentores. El agente de la creacion se convierte
en agente de la redencion. Un dia, el agente de la redencion se convertird en
el agente de la nueva creacion.

Nuestros corazones ansian volver al Edén. Ansiamos regresar a Génesis
2, como si Génesis 3 nunca hubiera ocurrido, pero lo hacemos en vano.
Regresar al pasado es imposible, y no glorificaria a Dios especialmente. En
lugar de eso, vamos hacia delante. Luchamos por el nuevo cielo y la nueva
tierra, no por los viejos. Gemimos junto con el resto de la creacion,
anhelando el regreso de Cristo y la plenitud del reino de Dios (Romanos
8:22). Desde Génesis hasta Apocalipsis veremos la gloria de Dios. Y al fin,
un dia le oiremos decir: “He aqui, yo hago nuevas todas las cosas”
(Apocalipsis 21:5; véase 2 Corintios 5:17).

Esta promesa de la nueva creacion debe ser una fuente de consuelo para
el cristiano. Dios asume la responsabilidad de su creacion, y El la conducira
hasta la gloria. Dios llevara a sus hijos a casa por medio de su cuidado
providencial. Tal vez la sintesis mas hermosa de la provision de Dios sea la

que escribio Lutero en el primer articulo del Catecismo Menor de 1529:



Creo que Dios me ha creado y ha creado todo lo que existe; creo que El me ha dado y todavia
sustenta mi cuerpo y mi alma, todos mis miembros y sentidos, mi razén y todas las facultades
de mi mente, junto con el alimento y el vestido, el techo y el hogar, la familia y los bienes; creo
que El provee todo lo que necesito en la vida de manera diaria y abundante, que me protege de

todo peligro, y que me guarda de todo mal.

Entonces, ;crees? Creemos en Dios Padre, Todopoderoso, Creador del

cielo y de la tierra.

[1]. Langdon Gilkey, Maker of Heaven and Earth: A Study of the Christian Doctrine of Creation
(Garden City, NY: Doubleday, 1959). Langdon Gilkey reconocié que la doctrina de la creacién ocupa
el lugar central en la teologia cristiana. Asimismo, ¢l aclara: “Si este no es el Dios que es Padre del
Sefior Jesucristo, la historia biblica no tiene ningtn sentido”.

[2]. Gilkey, 18.

[3]. William Blake, Songs of Innocence and of Experience (Londres, 1874), 89-90. Cantos de
inocencia y experiencia, traducido por Eutomia, afio 11, no. 1 (30-63).

[4]. Blake, 53.



CAPITULO 3

JESUCRISTO, SU UNIGENITO HIJO,
NUESTRO SENOR

Alos cristianos nos define un rasgo principal: creemos en el Sefior
Jesucristo y somos sus discipulos. Sean cuales sean las creencias que
puedan separar a las iglesias y denominaciones, un verdadero cristiano es
alguien que se ha arrepentido de su pecado y ha abrazado a Cristo como el
unico Sefior y Salvador. Somos un pueblo de Cristo. De hecho, de manera
instintiva empleamos un lenguaje ‘“cristocéntrico” para describir nuestra
adoracion y nuestras vidas. Este compromiso con Cristo no solo es un
fendmeno evangélico moderno, sino que se refleja también en la antigua fe
del Credo de los Apodstoles. La mayor parte del credo estd consagrada a
Cristo. En realidad, debemos considerar el Credo de los Apostoles como
una confesion de Cristo con una introduccion y una conclusion. El credo
relata la historia de Jesus desde su concepcion por el Espiritu Santo hasta su
ascension a los cielos, desde su exaltacion a su regreso prometido como
Rey.

Cabe observar de inmediato la manera en que el credo confronta la
tendencia actual hacia el minimalismo teologico. No basta con decir “amo a

Jesus” o “sigo a Jesus”. Muchos que dicen amar a Jesus y seguir a Jests no



siguen a Jesus tal como lo revelan las Escrituras. Como nos recuerda la
confesion, debemos profesar que creemos en “Jesucristo, su Unigénito Hijo,
nuestro Sefior”, el Jesus cuya verdadera identidad y mision estan reveladas
en las Escrituras.

Debemos identificar quién es este Sefior al que adoramos, este Salvador
que nos ha redimido de nuestro pecado. Tristemente, aun en las iglesias
cristianas, a veces una cristologia superficial se filtra en la iglesia y se
refleja en la adoracion y en el testimonio. Parte de esa espiritualidad se ha
traducido en una doctrina descaradamente falsa. Algunos quieren a un Jesus
que es un gran maestro, pero no el Hijo del Padre. Algunos quieren a Jesus
como Salvador, pero no como Sefior.

Vivimos estos tiempos extrafios en los que, al parecer, hay quienes
consideran emocionante la herejia. Al igual que en los primeros siglos de la
iglesia, se requiere valentia para ser un cristiano ortodoxo. Hay que ser
valiente para confesar la “fe que ha sido una vez dada a los santos”
(Judas 3). Hay que tener valor para creer la fe ortodoxa de la iglesia que se
basa en las Escrituras, pero el valor de la confesion es vivificante. A lo
largo de la historia cristiana, muchos creyentes han enfrentado Ila
persecucion, el encarcelamiento, e incluso la muerte por causa del
evangelio. Su valor para enfrentar gran adversidad deberia inspirarnos.

Hace unos afos, viajé a Washington D.C. para participar en un debate
teologico de la fe cristiana. Fue una invitacion a la que no podia negarme.
Senti el deber de aceptarla. Les resulté muy dificil encontrar a alguien que
defendiera realmente la fe ortodoxa, y yo senti que era mi deber asistir.
Descubri, conforme avanzaba el debate, que era uno de aquellos debates
que habian sido orquestados para un fin diferente al honesto intercambio de
ideas. Era una oportunidad para burlarse de la fe. Y, en medio de este
publico tan hostil, oré para que el Sefior me diera alguna oportunidad

inesperada para abrirme paso en la dinamica de aquel debate para dar



testimonio del evangelio que no fuera solo la respuesta a una pregunta, sino
que de algin modo el Espiritu Santo me usara para abrir 0jos y corazones.

Este debate en particular permitia que el publico formulara preguntas. El
debate fue, en su mayor parte, un desastre. Sin embargo, en un momento
fue curiosamente glorioso. Un hombre se puso de pie y se identificd como
alguien que tenia dos doctorados, uno en astrofisica y otro en un area de
estudio similar. Por ende, supusimos que se trataba de alguien inteligente.
Ademas, declard que habia estudiado teologia, y luego refirid6 que era un
cientifico experimentado de la NASA. El hombre dijo: “Doctor Mohler,
estoy cansado de toda esta teologia. Estoy cansado de toda esta doctrina.
Cada vez que le hacen una pregunta, usted contesta con una respuesta
teologica”.

Y yo die: “Como podra notar, el programa anunciaba ‘un debate
teologico’. Alguien con dos doctorados deberia entender lo que esa palabra
significa”.

Y entonces dijo algo que me dio todo lo que necesitaba. Exclamo:
“Doctor Mohler, jestoy cansado de toda esta doctrina y teologia! Soy
cristiano, y no quiero saber nada de doctrina y teologia. Lo unico que quiero
es a Jesucristo”.

Fue como si la pista hubiera quedado despejada. Todo el trafico
desaparecid y las nubes se desvanecieron. Recibi la sefial para el despegue.
Yo dije: “Caballero, ;cree usted que habia un buzon de correo en Judea con
una etiqueta que decia ‘Jesucristo’? ;Cree que ese es un nombre compuesto
de Jests? jUsted acaba de hacer una declaracion teologica! Usted, que no
quiere tener nada que ver con la teologia, al mencionar el nombre de
Jesucristo ha hecho una declaracion profundamente teoldgica. Usted dice
que lo unico que quiere es a Jesucristo, pero ;sabe usted lo que esta
diciendo? Usted esta declarando que Jests es ‘el Ungido de Dios, el

Mesias’. Cristo no es un nombre compuesto. Es un titulo. Jesucristo no es



simplemente un nombre, es una proposicion teologica. Es la afirmacion de
que todas las promesas dadas a Israel se cumplen en este hombre
encarnado. Su nombre, Jesus, significa ‘El Sefior salva’”.

Ese momento del debate revela lo inevitable que resulta hacer cualquier
declaracion acerca de Cristo que no encierre un significado teologico. De
hecho, afirmar “lo unico que quiero es a Jesucristo” se considera una
profunda declaracion teologica. La fe cristiana atesora la verdad de que
Jesucristo es el Unigénito Hijo de Dios, el Sefior. Esta es en realidad la
suma y la sustancia de la fe cristiana. La declaracion mas breve y mas
universal que todo cristiano puede hacer es simplemente esta: “Jesus es
Senor”.

Cuando se trata de responder la pregunta central “;Quién es Cristo?”,
Jesis mismo es quien plantea la pregunta. Jesus le preguntd a sus
discipulos: “;Quién decis que soy yo?” (Mateo 16:15). Mas adelante, Jesus
hizo la misma pregunta: “;Qué pensais del Cristo?” (Mateo 22:42). En
realidad, no existe una pregunta mas importante que esta. Es la que define
lo que somos. En el dia del juicio, lo que va a definirnos es nuestra
cristologia. Nos encontraremos con el Cristo ya sea como Salvador o como
Juez. Estamos frente a la tentacion del minimalismo y la confusion
teologica. Queremos decir algo aparte de lo que la iglesia conoce por medio
de las Escrituras. Pero debemos confesar siempre con las Escrituras y con el

credo: “Creo en Jesucristo, su Unigénito Hijo, nuestro Senor”.

Jesus, el Cristo

Un angel se aparecid a José para decirle que el nifio que habia sido
concebido en Maria, por el Espiritu Santo, seria llamado Jesus, “porque ¢l
salvard a su pueblo de sus pecados” (Mateo 1:21). Mdas adelante, una
asamblea de angeles se aparecio a los pastores en los campos de Belén y
proclamo: “Pero el angel les dijo: No temais; porque he aqui os doy nuevas



de gran gozo, que serd para todo el pueblo: que os ha nacido hoy, en la
ciudad de David, un Salvador, que es CRISTO el Senor” (Lucas 2:10-11).
Creemos en Jesus el Cristo, el ungido, el Mesias, el que fue prometido a
Israel, el que es el cumplimiento de todas estas promesas y mucho mas.
Llamarlo “Jesucristo” resalta de manera inequivoca que El fue y que El es
nuestro Salvador. Al mencionar su nombre, si entendemos su significado,
confesamos que somos un pueblo necesitado y débil, indefenso y desvalido.
Necesitamos un Salvador. Necesitamos a Cristo, el Sefior.

Y en Jesucristo tenemos el Salvador que necesitamos a todo nivel: Aquel
que nos salva de nuestros pecados y que nos salva del infierno. La gran
historia de como esto sucede se narra en las afirmaciones sucesivas del
credo, pero no podemos entender la historia sin confesar lo que dijeron los
angeles aquella noche a los pastores: “Os ha nacido hoy, en la ciudad de
David, un Salvador, que es CRISTO el Sefior” (Lucas 2:11).

La salvacion solo en Cristo

El Sefior salva por medio de su Mesias. Esta idea es un elemento esencial
en la predicacion apostolica de la iglesia primitiva. En Hechos 2:36
encontramos que, el dia de Pentecostés, Pedro dijo: “Sepa, pues,
ciertisimamente toda la casa de Israel, que a este Jesus a quien vosotros
crucificasteis, Dios le ha hecho Sefor y Cristo”. Observa también que en el
centro de esta predicacion apostolica se encuentra la certeza de que este fue
el plan de Dios. Justo antes de pronunciar esta declaracion, Pedro habia

predicado:

Varones israelitas, oid estas palabras: Jesiis nazareno, varon aprobado por Dios entre vosotros
con las maravillas, prodigios y sefiales que Dios hizo entre vosotros por medio de él, como
vosotros mismos sabéis; a éste, entregado por el determinado consejo y anticipado
conocimiento de Dios, prendisteis y matasteis por manos de inicuos, crucificandole; al cual
Dios levanto, sueltos los dolores de la muerte, por cuanto era imposible que fuese retenido por
ella (Hechos 2:22-24).



Todas estas verdades quedan enunciadas y afirmadas varias veces a lo
largo del libro de los Hechos, y ocupan un lugar destacado en el credo. En
Hechos 3, cuando Pedro y Juan suben al templo, los aborda un hombre que
ha sido cojo desde el vientre de su madre. Pedro le dice al hombre: “No
tengo plata ni oro, pero lo que tengo te doy; en el nombre de Jesucristo de
Nazaret, levantate y anda” (v. 6). Observa que dio el mandato no solo en el
nombre de Jesus, sino en el nombre de Jesucristo. Jesis como Mesias es la
esencia de su obra salvadora.

En el segundo sermon de Pedro en Hechos, €l predica diciendo:

Pero Dios ha cumplido asi lo que habia antes anunciado por boca de todos sus profetas, que su
Cristo habia de padecer. Asi que, arrepentios y convertios, para que sean borrados vuestros
pecados; para que vengan de la presencia del Sefior tiempos de refrigerio, y ¢l envie a
Jesucristo [observa la especificidad, la claridad de su testimonio aqui], que os fue antes
anunciado; a quien de cierto es necesario que el cielo reciba hasta los tiempos de la
restauracion de todas las cosas, de que habld Dios por boca de sus santos profetas que han sido

desde tiempo antiguo (3:18-21).

La Palabra nos dice que Pedro estaba lleno del Espiritu Santo v,

dirigiéndose al sanedrin después de su arresto, dijo:

Gobernantes del pueblo, y ancianos de Israel: Puesto que hoy se nos interroga acerca del
beneficio hecho a un hombre enfermo, de qué manera éste haya sido sanado, sea notorio a
todos vosotros, y a todo el pueblo de Israel, que en el nombre de Jesucristo de Nazaret, a quien
vosotros crucificasteis y a quien Dios resucité de los muertos, por €l este hombre esta en
vuestra presencia sano. Este Jesus es la piedra reprobada por vosotros los edificadores, la cual
ha venido a ser cabeza del angulo. Y en ningtn otro hay salvacion; porque no hay otro nombre

bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos (Hechos 4:8-12).

Es impresionante la osadia de este acto en el contexto del judaismo de
aquella época. Es peligroso hablar acerca de estas cosas sin sopesar lo que
significan. Poniendo en riesgo su propia vida, Pedro proclamé con valentia
la exclusividad Unica de Jesucristo. Solo por medio de Cristo podemos ser

salvos; solo por su nombre vendremos a la presencia de Dios.



La busqueda del Jesus histoérico

Por medio del ingenio humano, nadie habria llegado a la conclusion de
que Jesus es el Cristo. Es algo que la investigacion humana no puede
discernir. Necesitamos este recordatorio porque, especialmente en el siglo
XXI, han surgido movimientos en el interior del cristianismo que prueban
otros métodos para definir a Jesus. En gran medida, esto puede atribuirse a
la infame busqueda del Jesus histérico que empezo en el siglo XIX. Nada
mas la idea de que podemos administrar en su conjunto los materiales
biblicos y tratar de reconstruir a Jesus a partir de la historia es una locura.
Los cristianos no se reunen en el nombre del Jesucristo que hemos llegado a
conocer mediante la investigacion histoérica aparte de las Escrituras. Esa es
una ambicién vana que persiguen aquellos que quieren minimizar y
humanizar a Jests para que no sea mas el Cristo, el Hijo del Dios vivo, sino
nada mas Jesus, el maestro.

En el corazdén de esta busqueda del Jesus historico esté la distincion entre
lo que se denomina “el Jesus de la historia” y “el Cristo de la fe”. Sin
embargo, una dicotomia entre el Jesis de la historia y el Jests de las
Escrituras resulta falsa y peligrosa. No somos cristianos a menos que
creamos que el Jesus historico es también el Cristo de nuestra fe tal como se
nos presenta en el testimonio conjunto de los cuatro Evangelios. Mas atn,
seguimos muertos en nuestras transgresiones y pecados si el Jesus de la
historia no es el Cristo de la fe. Como nos diria Pablo, “somos los mas
dignos de conmiseracién de todos los hombres™ (1 Corintios 15:19) si el
Jesus de la historia no es el Cristo de la fe que resucitd de los muertos al
tercer dia. Vivimos con gozo y buscamos la santidad porque creemos que el
Jests de la historia del que hablan los Evangelios, que fue proclamado por
los apdstoles y que encontramos en el Nuevo Testamento, es el Cristo de la
fe, Jesucristo.

George Tyrrell, refiriéndose a la busqueda del Jesus histérico, alguna vez



sefiald con acierto: “El Cristo que [estos eruditos ven] en una retrospectiva
de diecinueve siglos de oscurantismo catélico es solo el reflejo de un rostro
protestante liberal que aparece en el fondo de un pozo profundo”.[1] Lo que
Tyrrell dijo es que el Jesus “histérico” siempre termina reflejando los
valores y los sesgos de los eruditos que lo investigan. Estos retratos de
Jesus que son reconstruidos histéricamente estdn reestructurados en la
imagen del liberalismo teologico. Este es uno de los grandes atractivos de la
herejia: tener un Jeslis que sea mas como nosotros. Puede que este Jesls
reciba mayor aceptacion cultural, pero definitivamente no es el Cristo, el
Hijo del Dios vivo.

La busqueda del Jesus historico y su concomitante liberalismo teologico

(13

adquirieron una nueva forma en un movimiento conocido como ‘el
seminario de Jesus”. Bajo el liderazgo de Robert Funk, esta agrupacion
académica decidi6 que iban a emprender una nueva busqueda del Jesus
historico. Su trabajo se basd en el presupuesto de que no existe una
revelacion sobrenatural y que los Evangelios candnicos padecian de una
baja fiabilidad historica. Sin embargo, en las tradiciones de los Evangelios
se incorporaban algunas fuentes historicas que podrian resumirse en algo
que pudiera entenderse como el Jests historico.

Por increible que parezca, estos eruditos decidieron proceder con una
lectura de los cuatro Evangelios, versiculo a versiculo, asignando una
canica de color a cada uno. Una canica roja significaba que ellos creian la
declaracion o accion de Jess como auténtica. La canica negra representaba
la falta de autenticidad. La canica gris significaba “probablemente no
auténtico”, y la canica rosa significaba “probablemente auténtico”. Como
era de esperarse, hubo muy pocas canicas rojas. Por tltimo, el seminario de
Jesus publicé una version de los Evangelios codificada con colores, la cual
consistia principalmente de texto negro y gris. Al final, la Gnica evaluacién

que puede hacerse del seminario de Jesus es que estos eruditos han perdido,



en sentido figurado, sus canicas. Se han inventado su propia version de un
Jesus que es semejante a ellos.

Si bien es facil rebatir la adulteracion del seminario de Jess con las
Escrituras, debemos recordar que todos enfrentamos la misma tentacion.
Leemos los Evangelios y, de manera selectiva, acomodamos textos que
crean a un Jesus que valora lo que nosotros valoramos. Debemos confesar
nuestra absoluta dependencia de la revelacion de Dios en las Escrituras para
no predicar otro Jesus, algiin otro Cristo.

Jestis es el Salvador sobrenatural. Sabemos esto por medio de una
revelacion sobrenatural. Para un buen niimero de personas con quien nos
encontraremos, eso significa que creemos en lo sobrenatural, y por ende
hemos de ser desechados en un mundo comprometido con el materialismo
naturalista. Tal es el escandalo que debemos soportar. Ese es el Jesus al que
adoramos: Jesus, el Cristo.

Su Unigénito Hijo

“Creo en Dios Padre, Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra. Creo
en Jesucristo, su Unigénito Hijo, nuestro Sefior”. Su Unigénito Hijo. La
nocion de que el Mesias es el “Hijo de Dios” tiene su origen en el Antiguo
Testamento. Dios, cuando prometi6 a David que su hijo Salomoén
construiria el templo, dijo: “Yo le seré a ¢l padre, y ¢l me serd a mi hijo”
(2 Samuel 7:14). Asi pues, la nociéon de ‘“hijo” siempre ha estado
relacionada con el reinado davidico. El Mesias seria rey de Israel, y a la vez
un nuevo David, porque seria el Hijo de Dios.

Sin embargo, en un sentido mas profundo, Jesus es el Hijo de Dios
porque es la segunda persona de la Trinidad. Quizds el aspecto mas
profundo de la encarnacion es que, antes de la encarnacion, el Hijo ya era el
Unigénito Hijo del Padre. El Credo Niceno usa un lenguaje biblico y

sencillo con el objetivo de comunicar esta nocion, describiendo a Jesus



como el que es “unigénito” desde la eternidad, y no “creado”. Debemos
reconocer que el Hijo no es una criatura. Ninguna criatura podria salvarnos.
Jesucristo no es una criatura. El es el Unigénito Hijo del Padre. Las
Escrituras ensefian claramente la preexistencia del Hijo como el Hijo. El
Hijo es enviado. “De tal manera amo Dios al mundo, que ha dado a su Hijo
Unigénito” (Juan 3:16; Hebreos 1:1-4).

Después que Jesus fue bautizado, el Padre hablé desde el cielo: “Este es
mi Hijo amado, en quien tengo complacencia” (Mateo 3:17). En virtud de la
unién con Cristo por medio de la fe, nosotros también somos hijos e hijas
de Dios. Jesus es el eterno Hijo de Dios. El es el tnico Hijo de Dios. Sin
embargo, como nos dice Hebreos, El lleva “muchos hijos a la gloria”
(2:10), y por medio de su expiacion somos adoptados como hijos e hijas del
Altisimo. Como declar6 el apdstol Pablo, somos “coherederos con Cristo”
(Romanos 8:17). La tnica razon por la cual podemos llegar a ser llamados
hijos e hijas de Dios adoptados es porque Jesus es, en verdad, el Unigénito
Hijo de Dios.

Cristo, nuestro Senor

“Creo en Jesucristo, su Unigénito Hijo, nuestro Sefior”. Filipenses nos
presenta un asombroso testimonio del hecho de que Jesus voluntariamente
se hizo carne y mediante la encarnacion se identificé con la humanidad
pecaminosa. El vino a salvar a su pueblo de sus pecados, y esto condujo a la
cruz no como un accidente ni como un incidente inesperado, sino mas bien
como el plan predeterminado de Dios, por el cual Jesus estuvo dispuesto a
despojarse a si mismo. No solo accedidé a tomar la forma de un hombre,
sino que estuvo dispuesto a padecer la muerte por nosotros. Como
resultado, Cristo se convirtid en Sefior, el rey davidico eterno.

En Filipenses, Pablo hizo una descripcion de la obra de Cristo en la cruz:

“Por lo cual Dios también le exaltd hasta lo sumo, y le dio un nombre que



es sobre todo nombre, para que en el nombre de Jesus se doble toda rodilla
de los que estan en los cielos, y en la tierra, y debajo de la tierra; y toda
lengua confiese que Jesucristo es el Senor, para gloria de Dios Padre” (2:9-
11). Este versiculo es el cumplimiento de la promesa de Isaias 40:5, que el
Cristo revelaria la gloria de Dios a todos los pueblos. Esta doctrina es
también la sustancia de la ensefianza apostolica: “Sepa, pues,
ciertisimamente toda la casa de Israel, que a este Jesus a quien vosotros
crucificasteis, Dios le ha hecho Sefior y Cristo” (Hechos 2:36).

Muchos se oponen a la doctrina del sefiorio de Cristo. Las formas de
oposicion son numerosas y complejas. Lo cierto es que el corazon
pecaminoso aborrece el sefiorio de Cristo. Por ejemplo, una noticia que tuvo

lugar hace unos afios, en Tucson, Arizona, refleja este hecho:

En la iglesia episcopal mas grande de Tucson, St. Phillips in the Hills, los creadores de un culto
alternativo de adoracion autodenominados “Venid y ved”, estin desafiando la tradicion al
reescribir lo que se consideraban formas prescritas de adoracion. Para los fieles, eso significa
que no se refiere a Dios como “El”, y que las referencias al “Sefior” son esporadicas. Susan
Anderson Smith, rectora asociada de St. Phillips, comenta: “La palabra ‘Sefior’ se ha
convertido en un término cargado de implicaciones que alude a poderes jerarquicos, lo cual,
segiin hemos registrado en nuestros textos sagrados, no es lo que Jesus considerd que era”.
Thomas Lindell, didcono asociado de St. Phillips, afiadié: “La forma como nuestro culto lee la
teologia es que Dios es amor, y punto. Nuestro culto ha hecho todo lo posible por despojarse de
las imagenes de poder. Nosotros no oramos como si esperaramos que un gran personaje en el

cielo venga y arregle todo”.[2]

Sin embargo, esto es precisamente lo que necesitdbamos: que Dios
viniera y arreglara todo, que enviara a su amado Hijo para salvarnos del
pecado.

Una oposicion mas comun es que las personas, en su mayoria, declaran
que no necesitan un seior. Algunas aseguran incluso que pueden aceptar a
Cristo como Salvador, pero no como Sefior. Sin embargo, esta afirmacion es

una interpretacion totalmente erronea de la teologia del Nuevo Testamento



y una separacion no biblica de las funciones de Cristo como Sacerdote y
Rey. Jesus mismo pregunta en Lucas 6:46: “;Por qué me llamadis, Sefor,
Senor, y no hacéis lo que yo digo?” (Lucas 6:46). Quienes experimentan la
salvaciéon somos los que confesamos que necesitamos con urgencia un
Salvador y, al mismo tiempo, que el Salvador es “Cristo el Sefior” (Lucas
2:11). Romanos 10:9 nos dice que la salvacion es de quienes confiesan con
su boca que Jesucristo es el Sefior.

Las herejias vienen y van. Las pruebas vienen y van. En cambio, la
iglesia del Sefior Jess permanecera. Su sefiorio perdura incluso en medio
de nuestras luchas para abrazar plenamente su soberania en cada
circunstancia de nuestra vida. Al final, vendra el dia cuando toda rodilla se
doble y toda lengua confiese “que Jesucristo es el Sefior, para gloria de Dios
Padre” (Filipenses 2:11).Y somos salvos gracias a, y solo gracias a
Jesucristo, el Unigénito Hijo de Dios, nuestro Sefior.

[1]. George Tyrrell, Christianity at the Cross-roads (Londres: Longmans, Green and Co., 1913), 44.

[2]. Stephanie Innes, “‘Lord’ Is Fading at Some Churches”, Arizona Daily Star, 22 de abril de 2007,
http://tucson.com/lifestyles/faith-and-values/lord-is-fading-at-some-churches/article _edff2a01-0a35-
53b4-bd28-c740£81a28ff.html.


http://tucson.com/lifestyles/faith-and-values/lord-is-fading-at-some-churches/article_edff2a01-0a35-53b4-bd28-c740f81a28ff.html

CAPITULO 4

CONCEBIDO POR EL ESPIRITU
SANTO, NACIDO DE LA VIRGEN
MARIA

Atodo lo largo de la historia de la iglesia, los cristianos han preservado
las doctrinas esenciales en sus himnos y a través de ellos. Por ejemplo,
la doctrina del nacimiento virginal estd presente en muchos himnos
navidefios como “Noche de paz” y “Se oye un son en alta esfera”. Estos
himnos, que representan muchos otros, estan llenos de significado y
representan un elemento necesario de la fe cristiana sin el cual el evangelio
no salvaria pecadores. Sin embargo, para algunos el nacimiento virginal y la
concepcion milagrosa de Cristo son ejemplo del escandalo sobrenatural del
cristiano. Los escépticos modernos como el obispo episcopal jubilado John
Shelby Spong, han sostenido que estas doctrinas son la evidencia de como
la iglesia primitiva invent6 la deidad de Cristo. Segliin explica Spong, el
nacimiento virginal es “el mito de entrada” que acompana la resurreccion,
que ¢l considera “el mito de salida”. Al igual que Spong, muchos se
consideran demasiado sofisticados para creer cosas como la redencion por

la sangre o el nacimiento virginal. Estas doctrinas siguen siendo un



concepto ajeno para muchos, un simbolo cultural para algunos, y un motivo
de division para otros.

Mi eleccion como presidente del Southern Baptist Theological Seminary
(Seminario Teoldgico Bautista del Sur) tuvo lugar durante un periodo
virulento de divisiones en la Southern Baptist Convention (Convencion
Bautista del Sur). La ortodoxia teoldgica y la fidelidad doctrinal pendian de
un hilo en medio de conflictos entre facciones que buscaban controlar el
futuro de la Convencion. En medio de esa controversia, surgid el tema del
nacimiento virginal. Un lider destacado de la faccion liberal dijo que un
profesor de teologia “que podria también ser guiado por las Escrituras a no
creer en el nacimiento virginal, no deberia ser despedido”. En otras
palabras, cualquier maestro que niegue el nacimiento virginal permanece en
la ortodoxia, siempre y cuando ellos crean que esa posicion surge a partir de
las Escrituras. ;Ser guiado por las Escrituras para no creer el nacimiento
virginal? ;Qué clase de evasiva es esa? La frase ni siquiera tiene sentido.
Las Escrituras ensefian nada menos que el nacimiento virginal de Jesucristo.
De hecho, jsin tal nacimiento no hay evangelio! Un cristiano que no cree en
el nacimiento virginal esta en peligro eterno, porque la persona en quien
cree no es Aquel de quien dan testimonio las Escrituras.

Por lo tanto, el Credo de los Apostoles ha incluido el nacimiento virginal
con mucha razon: Es verdadero, es esencial y es glorioso. Como sugiere el
credo, Jesucristo, la simiente de la mujer que aplastaria la cabeza de la
serpiente y revertiria la maldicion, fue concebido por un acto soberano de
Dios, y nacido de una virgen. Espero poder demostrar que la iglesia debe
afirmar el nacimiento virginal porque constituye el fundamento de otras
doctrinas capitales. Sin el nacimiento virginal, Cristo no es Dios. Si Cristo
no fue concebido por el Espiritu Santo, entonces debe tener un padre
humano y, por lo tanto, no es divino. Asimismo, sin el nacimiento virginal,

el evangelio ya no provee salvacion. Si el nacimiento virginal es una



mentira, entonces Jesis nunca pudo revocar la maldicion ni salvar a los
pecadores. Ademas, si los cristianos niegan el nacimiento virginal y tratan
la concepcion del Espiritu Santo como un mito, ponen en riesgo toda una
serie de doctrinas cristianas: la veracidad de las Escrituras, la humanidad de
Cristo, la ausencia de pecado en Cristo, y la naturaleza de la gracia. Los
cristianos de hoy deben afirmar el nacimiento virginal de Cristo; es mas, la

fe cristiana y la Biblia en la cual se erige esa fe lo exigen.

Examen de la historia de la iglesia
Los padres de la iglesia

El Credo de los Apostoles recuerda a los cristianos modernos que nuestra
fe tiene raices muy profundas en la historia de la iglesia. Con mas de dos
mil afios de cuidadosa interaccion con las Escrituras, la historia de la iglesia
ofrece abundante material teoldgico para abordar las preguntas teoldgicas
modernas. De hecho, no hace falta mirar muy lejos en la historia de la
iglesia para ver que el nacimiento virginal fue central en la proclamacion de
los padres de la iglesia primitiva. Justino Martir, Ireneo, Tertuliano, Basilio,
Jeronimo y Agustin escribieron todos acerca de la importancia del
nacimiento virginal. La iglesia ha entendido de manera uniforme el
nacimiento virginal como un aspecto central de la proclamacion de las
Escrituras.

Los padres de la iglesia explicaron, expusieron y aplicaron la doctrina del
nacimiento virginal con el proposito de que la iglesia entendiera su
importancia. Fueron algunos de los primeros en ver la conexion entre estos
tres aspectos: la naturaleza de la concepcion de Cristo, la naturaleza de
Cristo y la obra de Cristo. En otras palabras, la naturaleza de la concepcion
de Cristo es central en la historia entera de la redencion. Los padres de la
iglesia entendieron que a fin de que Jesus salvara, El tenia que ser Dios y

también hombre, y a fin de lograr esta union entre Dios y la humanidad,



Jests tenia que ser concebido por el Espiritu Santo y nacido de la virgen
Maria. Jesiis solo sirve como sustituto perfecto y ofrenda eficaz por el
pecado si El es a la vez completamente Dios y completamente hombre.
Ireneo, al comentar acerca de una herejia que niega la concepcidn virginal,
sefialo la importancia de la naturaleza humana y divina de la concepcion de

Jesus:

Porque no habria tenido verdadera carne y sangre para por ellas redimirnos, si no hubiese
recapitulado en si la antigua criatura de Adan [la humanidad]... Vanos son también los
ebionitas... que rehisan comprender que el Espiritu Santo descendié sobre Maria, y que el
poder del Altisimo la cubrié (Lucas 1:35). Por eso, el que fue engendrado es santo e Hijo del
Dios Altisimo, Padre de todas las cosas, el cual, llevando a cabo la encarnaciéon de este ser,
reveld un nuevo nacimiento. Pues, asi como por el viejo nacimiento heredamos la muerte, asi

por este nacimiento heredamos la vida.[1]

En este pasaje, Ireneo establece una conexidn entre la naturaleza de la
concepcion de Cristo (concebido por el Espiritu y nacido de Maria), la
naturaleza de Cristo (completamente Dios y completamente hombre), y la
obra de Cristo (perfecto representante humano y ultimo Adén; 1 Corintios
15:22). Los padres de la iglesia entendieron que, sin una comprension
adecuada de Jesus en el vientre, seria imposible comprender la importancia
de Cristo en la cruz. La naturaleza de la concepcion de Cristo es

fundamental para el evangelio.

La llustracion y el liberalismo clasico

A pesar de que la iglesia ha afirmado el nacimiento virginal de Cristo
durante dos milenios, en los Ultimos doscientos afios algunos han
catalogado el nacimiento virginal como un escandalo. La Ilustracion y el
surgimiento de la teologia liberal explican esta separacion radical de la
ortodoxia de la historia de la iglesia. En efecto, pocos acontecimientos en la
historia de la iglesia han jugado un papel tan sustancial en la alteracion de

la fe historica. Para algunos te6logos modernos, la doctrina del nacimiento



virginal ha sido una vergiienza. Durante la Ilustracion, los tedlogos y
filosofos utilizaron la razon humana, independiente de la revelacion divina
y de la ortodoxia histérica. Como resultado, los tedlogos empezaron a
cuestionar la validez de la ortodoxia heredada. Las Escrituras se
convirtieron en un simple documento historico y en objeto de toda la critica
que recibe cualquier texto literario histérico que carece del estatus de
autoridad divina. Junto con el texto de las Escrituras, cada doctrina biblica
principal fue redefinida y reformulada por via racional. La cristologia, en
general, y el nacimiento virginal, en particular, experimentaron la
redefinicion mas severa en esta nueva “era de la razon”.

El filésofo aleman G. E. Lessing demostrd los efectos de la Ilustracion
sobre la ortodoxia cristiana e historica. Sugirid que los acontecimientos
historicos nunca podrian proveer el tipo de conocimiento que se necesita
para la religién racional. Denomind a la historia “una horrible y ancha
zanja” entre el pasado y el presente. Con esto, Lessing quiso decir que
nunca podemos saber realmente lo que sucediod en el pasado. Nadie, aseguro
¢l, podia cruzar esa “horrible zanja” hacia el pasado.

Sin embargo, la Biblia nos revela el pasado. Una vez mas, entendemos
cuan dependientes somos de las Escrituras. Sin la Biblia ni siquiera
podriamos conocer nuestra propia historia. La Biblia, la Palabra de Dios
inspirada y totalmente veraz, cruza por nosotros la ‘“horrible zanja” de
Lessing.

La TIlustracion y sus efectos sobre la teologia produjeron una division
entre la ortodoxia historica y la nueva comprension liberal de la teologia.
Estas dos visiones rivales del cristianismo discrepaban acerca del papel de
lo sobrenatural. O el Dios de la Biblia existe y actia de manera unilateral en
la historia para revelarse a si mismo, o no existe y su revelacion de si
mismo sigue siendo un mito cristiano. Si Dios existe y obra en formas

sobrenaturales, el cristiano no tiene que preocuparse mas por “la horrible y



ancha zanja” de la historia, porque Dios mismo conecta el pasado y el
presente por medio de su revelacion en las Escrituras. Para el pensador de la
Ilustracion, la revelacion de Dios en su Palabra y en Jestis no fue
sobrenatural, inerrante ni infalible. Y, con la negacién de lo sobrenatural,
este nuevo movimiento intelectual sentd las bases para el liberalismo
teoldgico.

En los siglos XIX y XX, el liberalismo protestante continud repudiando
las creencias sobrenaturales como el nacimiento virginal de Cristo.
Friedrich Schleiermacher, el padre del liberalismo teologico, se negd a
hablar de Cristo y de la salvacion en términos de lo sobrenatural. Para ¢l, la
salvacién no precisd de una intervencion sobrenatural como el nacimiento
virginal. David Strauss sugirié que el Nuevo Testamento, un artefacto de la
historia, representa una expresion primitiva de religion, la cual se basa en el
mito y el misticismo. Adolf von Harnack tratd de separar el dogma religioso
(la “céscara”) de las consecuencias practicas (el “grano”) del cristianismo.
Rechazo los debates acerca de la naturaleza de Cristo y de la relevancia de
su nacimiento virginal porque Jesis era, a fin de cuentas, solo un
reformador y profeta religioso. Por su parte, Rudolph Bultmann ensefié que
el Nuevo Testamento no era mas que una coleccion de mitos con relevancia
existencial. La Biblia, segun sugiri6 ¢l, debe ser sometida a un proceso de
“desmitologizacion” mediante el cual la verdad existencial salga a la
superficie al despojarse de mitos como el nacimiento virginal. Otro,
Wolthart Pannenberg, uno de los te6logos mas influyentes del siglo XX,
curiosamente creia en la resurreccion historica de Cristo, pero no en el
nacimiento virginal. En todas sus repeticiones, el liberalismo protestante de
los ultimos dos siglos se ha inclinado a rechazar el acto sobrenatural y
unilateral de Dios en el nacimiento virginal de Jesus.

El liberalismo creia que el nacimiento virginal era una afirmacion

sobrenatural humillante, y el liberalismo protestante tratdo de salvar la fe



cristiana de su vergonzosa afirmacion. Los escépticos del nacimiento
virginal, si han de ser coherentes, también tienen que dudar de todos los
otros elementos sobrenaturales que estan presentes en los Evangelios, como
la ocurrencia de milagros o la tumba vacia. En el siglo IV, Agustin hablo
acerca de la esencia de la vergiienza que esta presente en gran parte de la

teologia moderna:

Aquellos sabios e inteligentes prefieren juzgar ficcion, antes que realidad, tan gran milagro.
Asi, respecto a Cristo, hombre y Dios, como no pueden creer lo humano, lo desprecian, y como
no pueden despreciar lo divino, no lo creen. Cuanto mas abyecto es para ellos, tanto mas grato
sea para nosotros el cuerpo humano al humillarse Dios, y cuanto mas imposible lo consideran

ellos, tanto mas divino sea para nosotros el parto de una virgen al dar a luz a un hombre.[2]

En la época de Agustin de Hipona, el nacimiento virginal se habia
convertido en una doctrina escandalosa, pero ¢l entendid que la iglesia

verdadera y fiel siempre creera las ensefianzas de las Escrituras.

El testimonio de las Escrituras

Contrario a los pronunciamientos de algunos tedlogos modernos, los
Evangelios describen sin vergiienza alguna el nacimiento de Jesiis como
una intervenciéon milagrosa y sobrenatural de Dios. Mateo y Lucas
presentan la sustentacion mas clara del nacimiento virginal, y la iglesia
tiene buenas razones para confiar en la historicidad de estos relatos.
Muchos eruditos han observado la personalidad “hebrea” de los relatos de
estos Evangelios, lo cual significa que estas descripciones divinas no fueron
intentos posteriores al primer siglo que hicieron algunos cristianos para
fortalecer la doctrina concerniente a la divinidad de Cristo. Por otro lado,
incluso el erudito liberal y critico historico Adolf von Harnack reconocid
que Lucas era una fuente “fidedigna” y “auténticamente histérica”.[3] Si un
analisis cuidadoso de la historicidad de los relatos de los Evangelios puede
ayudar a los cristianos a ver la fiabilidad de las Escrituras, la credibilidad de



las Escrituras debe depender de la doctrina de la inspiracion. Por
consiguiente, los Evangelios han provisto la evidencia mas solida del
nacimiento virginal, porque representan el mensaje exacto de Dios a la
iglesia.

Tanto Mateo como Lucas sostienen la concepcion virginal de Jesus.
Mateo dice: “Estando desposada Maria su madre con José, antes que se
juntasen, se hallé6 que habia concebido del Espiritu Santo” (Mateo 1:18).
Segun el autor del Evangelio, Maria cumplio la profecia de Isaias 7:14 y
9:6-7: “He aqui, una virgen concebird y dara a luz un hijo, y llamaras su
nombre Emanuel” (Mateo 1:23). Lucas, en su narrativa, subraya con tres
repeticiones el hecho de que Maria era virgen. El dngel Gabriel visito “a
una virgen” y “el nombre de la virgen era Maria” (Lucas 1:27). Entonces
Maria respondid al angel: “soy virgen” (Lucas 1:34, nbla). Lucas también
explica mas detalladamente el papel del Espiritu Santo. El explico: “El
Espiritu Santo vendra sobre ti, y el poder del Altisimo te cubrira con su
sombra; por lo cual también el Santo Ser que nacera, serd llamado Hijo de
Dios” (Lucas 1:35). Los Evangelios presentan tanto la virginidad de Maria
como la concepcidon milagrosa del Espiritu Santo.

Entendidos a la luz de la historia de la salvacion, estos relatos de los
Evangelios acerca del nacimiento virginal satisfacen el anhelo del Antiguo
Testamento de un salvador. Dios hizo una promesa en Génesis 3:15 acerca
de destruir al que trajo corrupcion y, en el nacimiento de Jesus, Dios
cumpli6 sus promesas de redimir a su pueblo, de destruir el pecado y de
introducir una nueva creacion. Jesus fue la simiente de la mujer que heriria
en la cabeza a la serpiente y anularia la maldicién. Al parecer, Eva penso,
irdbnicamente, que el nacimiento de Cain pondria fin a la maldicion (Génesis
4:1). Lo cierto es que ningun hijo concebido de esta manera podria anular la
maldicion, porque ningun hijo concebido como Cain seria concebido sin

que le fuera heredado e imputado el pecado de Adan. A fin de que la muerte



de Cristo pudiera ser la expiacion completa por el pecado, El tenia que ser
completamente Dios y completamente hombre, nacido del Espiritu Santo
por medio de la virgen Maria. Jesus ofrece salvacion al mundo como el
representante perfecto a favor de la humanidad.

Asimismo, Maria y Jos¢ son ejemplo de como se debe recibir el
nacimiento virginal por la fe. Cuando José descubrié el embarazo de su
prometida, siendo hombre justo no quiso humillarla. Como no deseaba
denunciarla, traté de dejarla en privado. Luego, cuando el angel se aparecio
a José y explico que este hijo en el vientre de Maria habia sido concebido
por el Espiritu Santo, €l creyd. José hizo exactamente lo que el Sefor le
habia dicho: “no temas recibir a Maria tu mujer, porque lo que en ella es
engendrado, del Espiritu Santo es” (Mateo 1:20). Un angel también visitd a
Maria y le anuncidé que Dios la habia escogido como un instrumento del
nacimiento de Emanuel. Maria respondio: “He aqui la sierva del Sefior;
hagase conmigo conforme a tu palabra” (Lucas 1:38). Maria y José fueron

ejemplo de fe en Dios y de fidelidad a su plan.

Importancia doctrinal del nacimiento virginal

Como hemos visto, la concepcion virginal de Cristo reviste una gran
importancia doctrinal para la iglesia. Sin embargo, consideremos por lo
menos tres implicaciones del nacimiento virginal. Primero, el nacimiento
virginal afirma la verdadera identidad de Cristo como verdaderamente Dios
y verdaderamente hombre. Wayne Grudem sintetizd la importancia de esta

doctrina:

Dios, en su sabiduria, orden6 una combinacién de influencias humanas y divinas en el
nacimiento de Cristo, de manera que toda su humanidad fuera evidente para nosotros en razoén
del hecho de su nacimiento humano normal de una madre humana, y su plena deidad fuera
evidente en el hecho de la concepcion en el vientre de Maria mediante la obra poderosa del

Espiritu Santo.[4]



Jesis no fue concebido por voluntad de un hombre, sino que fue
concebido por el Espiritu Santo. El nacimiento virginal hace posible la
unidad de lo divino y lo humano.

En segundo lugar, el nacimiento virginal ciertamente apunta al milagro
por medio del cual este nifio es concebido sin pecado. Segun las Escrituras,
todos los descendientes de Adéan reciben la culpa del pecado; sin embargo,
Jestis no desciende de Adéan y por tanto no es participe de esa condicion
comun a los hombres (2 Corintios 5:21; Romanos 5:18-19). Pedro Martir
Vermigli explico:

Todos los descendientes del primer Adan estaban, sin excepcion, sujetos a la ira y al pecado.

Sin embargo, para proteger la humanidad de Cristo de la condiciéon comun de nuestra raza,

erradicando lo que es inherente a la naturaleza humana, la divina sabiduria ide6 un plan

asombroso y extraordinario. Seria entonces concebido el Hombre que estaba unido a Dios y

que habria de poseer tanto deidad como humanidad. Cuando el angel profetizo a la virgen

Maria, el Espiritu Santo descendi6 sobre ella. Con pericia inigualable formé El de la sangre de

ella, ya purificada por la gracia mas santa, a este hombre tnico y perfecto. De ese modo, por el

Dios de misericordia, la Palabra eterna tom6 forma humana. El vientre de la virgen Maria se

convirtié en el horno divino desde el cual el Espiritu Santo, con sangre y carne santificadas,

formoé aquel cuerpo destinado a ser el siervo obediente de un alma no menos noble, pues
ninguno de los defectos del Adan caido le fue transmitido a Cristo. Aunque los cuerpos de

ambos fueron creados de manera similar, siendo nuestro primer padre milagrosamente formado

de la tierra sin simiente de hombre, por el poder de Dios lo fue también el segundo Adan.[5]

En tercer lugar, el nacimiento virginal acentiia la naturaleza milagrosa de
la redencion de Dios. En efecto, la concepcion virginal de Jesus solo puede
explicarse por un acto unilateral y soberano de Dios. Este nifio es un regalo
de El Si bien la humanidad necesitaba un salvador humano perfecto, la
humanidad nunca habria podido producir uno. Carl F. H. Henry aclaro: “Por
esto, a partir del hecho de que Jesus es ‘nacido de la virgen Maria’, puede
verse que la obra de la encarnacion y de la reconciliacion supone un acto
definitivo de intervencion por parte de Dios mismo. Como observo Lutero,

era preciso un nuevo principio, era necesario iniciar una nueva creacion’.



[6] El nacimiento de Cristo pone de relieve la necesidad de la intervencion
sobrenatural de Dios en la historia y hace manifiesta la iniciativa de Dios.
Aquellos que niegan, rechazan o desestiman el nacimiento virginal no
logran explicar en ninguna manera significativa la divinidad del Hijo o la
majestad de la encarnacion. Por esta razéon, el tema del nacimiento
milagroso de Cristo ocupa un lugar prominente en el Nuevo Testamento, y

se ha convertido en una prueba decisiva para la ortodoxia:

El nacimiento virginal se exhibe como sobre aviso en la puerta del misterio de la Navidad, y
ninguno debe atreverse a pasarlo sin detenerse en ¢él. Se erige en el umbral del Nuevo
Testamento, manifiestamente sobrenatural, desafiando nuestro racionalismo, informandonos
que todo lo que sigue corresponde a su mismo orden, y que si nos resulta ofensivo no tiene

caso continuar.[7]

El liberalismo protestante provee un ejemplo excelente de esta separacion
de la naturaleza milagrosa del nacimiento de Cristo. Como resultado,
reducen a Cristo a un sabio o un revolucionario moral, el evangelio no es
mas que un modelo de vision moral, y el cristiano es solo un camino mas,
entre muchos, para llegar a Dios. Sin el nacimiento virginal, la historia de la
salvacion no tiene salvador.

La veracidad del nacimiento virginal, por consiguiente, establece una
obligacion moral. En otras palabras, puesto que las Escrituras afirman el
nacimiento virginal, entonces es cierto; y si es cierto, entonces debe ser
creido. Negar el nacimiento virginal, a pesar del hecho de que los
Evangelios lo declaren, pondria en tela de juicio la autoridad de las
Escrituras. Puede que los tedlogos liberales elijan abrazar o negar la
veracidad del nacimiento virginal, pero ambas elecciones tienen
repercusiones en el conjunto de las Escrituras. Sin embargo, los cristianos
no tienen la opcion de aceptar o rechazar la verdad de las Escrituras. Las
Escrituras ejercen autoridad sobre el cristiano, quien debe aceptar su

verdad.



Para los creyentes, el nacimiento virginal tiene aun mas sustancia. Aquel
que fue concebido por el Espiritu Santo en el vientre de la virgen fue
también concebido por el Espiritu Santo en los corazones de los cristianos.
Por medio del milagro del evangelio, que empieza en el nacimiento
virginal, Dios produce vida nueva en personas completamente pecadoras.
No te avergiiences del nacimiento virginal; antes bien, enséfialo, predicalo y
habla de ¢l como parte de la historia del evangelio, a fin de que cuando una
persona responda con fe, sepa en quién ha creido. Pide en oracién que
puedas ver el milagro de Cristo concebido en sus corazones, asi como fue
concebido en el vientre de Maria. El nifio del pesebre de Belén era el nifio
cuyo talon aplastaria la serpiente y en cuyo nombre se congregarian los

cristianos.

[1]. Ireneo, Contra las here jas, 5.1.2-3.

[2]. Agustin de Hipona, sermon 184, “El nacimiento del Sefior”, traduccion de Pio de Luis, OSA.

[3]. Adolf von Harnack, The Acts of the Apostles, trad. J. R. Wilkinson (Londres: Williams &
Norgate, 1909), 298.

[4]. Wayne Grudem, Teologia sistematica: Una introduccion a la doctrina biblica (Miami: Editorial
Vida, 2007), 554.

[5]. Pedro Martir Virmigli, Early Writings: Creed, Scripture, Church, trad. Mario Di Gangi y Joseph
C. McLelland, The Peter Martyr Library 1 (Kirksville, MO: Thomas Jefferson University Press,
1994), 37.

[6]. Carl F. H. Henry, “Our Lord’s Virgin Birth”, Christianity Today, 7 de diciembre de 1959, 20.

[7]. Donald Macleod, The Person of Christ (Downers Grove, IL: IVP Academic, 1998), 37.
Publicado en espafiol por Andamio con el titulo La persona de Cristo.



CAPITULO 5

SUFRIO BAJO PONCIO PILATO

a pelicula de Mel Gibson titulada La pasion de Cristo fue un €xito de
L taquillas en 2004. En aquel entonces, la pelicula fue motivo de gran
controversia. Hubo numerosos desacuerdos acerca de si convenia presentar
a Jesus a través del medio cinematografico.

Toda esa controversia despertd el interés de posibles espectadores vy,
como resultado, la pelicula fue muy exitosa en las taquillas. De hecho, llego
a convertirse en uno de los productos culturales mas debatidos del siglo.
Antes del lanzamiento oficial de la pelicula, me invitaron a una proyeccién
especial. Sin embargo, yo tenia reservas acerca de mi asistencia a tal
evento. Por un lado, yo tenia la absoluta certeza de que ninguna
representacion artistica podria captar las infinitas profundidades de la
persona de Cristo y que la presentacion cinematografica de la crucifixion de
nuestro Sefor desluciria los aspectos sobrenaturales de la obra de Cristo en
la cruz. Por otro lado, sentia el deber de pronunciarme acerca de la pelicula
como quien esta bien informado, y eso exigia que yo fuera en persona a
verla. Al final decidi asistir a la proyeccion a pesar de mis reservas
teologicas.

Al entrar en la sala de cine, me sorprendio ver la multitud reunida alli.

Todos los asientos estaban ocupados y se oian resonar las animadas



conversaciones. Los espectadores parecian listos para hacer un analisis de la
pelicula y para desglosar cada elemento de la representacion artistica, la
cinematografia, la direccion y demés. Mi escepticismo acerca de la pelicula
parecia validado de antemano. Para ellos, esta pelicula no era mas que otra
produccion de Hollywood. Apenas empezd la pelicula, las voces se
silenciaron. La narrativa de la pelicula pas6 de inmediato a la conclusion, la
pasion o crucifixion de nuestro Sefior. La violencia que se prolongo6 y se
intensifico a lo largo de la pelicula sacudi6 las emociones. Ironicamente, en
medio de la proyeccidn, las personas ponian de manera despreocupada
palomitas de maiz en sus bocas. Yo me preguntaba como era posible que las
personas observaran semejantes escenas, la descripcion de la crucifixion del
Hijo de Dios, al tiempo que comian palomitas de maiz.

Entonces me di cuenta de que ellos no comprendian la gravedad de este
suceso historico. Aun las personas que llevaron a cabo la ejecucion del
Senor fueron incapaces de comprender la trascendencia de lo que hicieron,
porque si lo hubieran sabido, “nunca habrian crucificado al Sefior de gloria”
(1 Corintios 2:8). Para aquellas personas cuyos ojos el Espiritu de Dios no
ha abierto, la muerte de Jesus no es mas que un hecho brutal de la historia.
En cambio, para quienes han puesto su fe en Cristo y han experimentado el
poder de la resurreccion, la muerte de Jesis constituye una paradoja: Su
muerte es al mismo tiempo la verdad mas tragica y la mas gloriosa que se
pueda imaginar. Para el creyente, Jesus vino como el siervo que sufrid y
muri6 en nuestro lugar por nuestros pecados. El Credo de los Apostoles
consagra esta verdad en su afirmacion de que Jesis “sufrid bajo Poncio
Pilato”.

No obstante, esta frase pareciera una afirmacion que resulta extrafio
incluir en este venerable credo para la iglesia. Cada segmento del Credo de
los Apostoles contiene una verdad esencial de la fe y del evangelio mismo.

Quitar cualquier declaracion del credo haria tambalear el cristianismo



entero. Pero ;como puede la afirmacion de que Jesus, “sufrié bajo Poncio
Pilato”, convertirse en una verdad fundamental sobre la cual debe fundarse
la iglesia? ;Qué es esencial acerca del sufrimiento de Cristo?

Sufrimiento sustitutivo

Los creyentes en el Sefor Jesucristo han confesado al unisono estas
palabras a lo largo de milenios y en varios continentes porque el
sufrimiento de Cristo constituye un aspecto central del evangelio. Aun asi,
los evanggélicos tienden a enfocarse casi de manera exclusiva en la muerte
sustitutiva de Cristo. La muerte de Cristo es una de las dos dimensiones
centrales y esenciales de la obra de Cristo para obtener nuestra salvacion.
La cruz y la tumba vacia representan claramente estas dos dimensiones. El
apostol Pablo dijo a la iglesia de Corinto que la muerte de Cristo en la cruz
por nuestros pecados era el aspecto prioritario del evangelio de Cristo,
junto con su resurreccion (1 Corintios 15:1-3).

En efecto, el apdstol Pablo instruyd a los cristianos a “gloriarse” en la
cruz de Cristo (Galatas 6:14). Sin embargo, a veces los cristianos olvidamos
que Jesus no solo murio por nosotros, sino que también sufrio por nosotros.
Precisamente, Isaias 52—53 profetizé acerca del sufrimiento del Siervo que
habria de venir y rescatar al pueblo de Dios. El texto revela la completa
conexidn que existe entre Aquel que ha de reinar revelada en Aquel que ha
de sufrir. Solo una persona encaja con la descripcion del Siervo sufriente
acerca del cual profetiza Isaias. Su nombre es Jesus de Nazaret, Jesucristo
el Sefor.

En Isaias 52-53, el profeta revela cinco elementos claves del Siervo
sufriente. Primero, Isaias revela la promesa de Dios que fundamenta y
asegura el ministerio del Siervo. Luego, el texto revela la mision del Siervo.
Tercero, Isaias demuestra la inocencia del Siervo a pesar de que sufre como

si fuera culpable. Cuarto, el profeta revela la magnitud del sacrificio del



Siervo. Por ultimo, Dios valida el camino de la cruz, ya que el sufrimiento

del Siervo trae la justificacion.

La promesa

La profecia sobre el Siervo sufriente empieza con una promesa en Isaias
52:13: “He aqui que mi siervo sera prosperado”. La mision entera del
Siervo sufriente empieza con una promesa que viene directamente de Dios
mismo. Por causa de la promesa de Dios, la obra del Siervo sufriente
cumplira su proposito. No puede fallar. En Isaias 52—-53, Dios no presenta
una propuesta tentativa para su pueblo. El lanza desde sus atrios del cielo
una promesa para el pueblo de su pacto. El promete un Siervo que va a
salvar, y promete que la obra de su Siervo va a prosperar.

Estas noticias de labios del profeta debian animar a quienes las oyeran.
Aunque Israel se encontraba bajo el juicio de Dios y padecia la burla de sus
enemigos, Dios les prometid un Siervo que prosperara y que sera
justificado. Los cristianos, por su parte, reconocen que la plenitud de esta
promesa culminé en la obra de Jesis. Como tal, la afirmacion “sufrio bajo
Poncio Pilato” tiene sus raices en la promesa de Isaias 52:13. Los cristianos
reconocen el cumplimiento de la promesa de Dios por medio del
sufrimiento de Jestis. Aunque El suftié en la cruz y soportd la ira de Dios
por causa de su pueblo, la promesa de Dios se cumplié el dia de la muerte
de Jesus. La prosperidad de su Siervo vino a través de su sufrimiento
cuando con su propia sangre se hizo expiacion por el pueblo de Dios. La
vida y el ministerio de Jesus prosperaron al culminar en la gloriosa victoria
sobre la tumba en la cruz de Cristo. Jestis cumplio la promesa cuando colgo
del madero.

La misidn
La declaracion “sufri6 bajo Poncio Pilato” consagra la mision de la

encarnacion de Jesus. Isaias 53:4-5 describe la misidon de manera detallada:



Ciertamente llevo €l nuestras enfermedades, y sufrié nuestros dolores; y nosotros le tuvimos
por azotado, por herido de Dios y abatido. Mas ¢l herido fue por nuestras rebeliones, molido
por nuestros pecados; el castigo de nuestra paz fue sobre él, y por su llaga fuimos nosotros

curados.

El Siervo sufriente viene a llevar enfermedades, a sufrir dolores, y a ser
abatido como intermediario entre Dios y los hombres. El caracter
deliberado del sufrimiento resuena en las palabras: “herido fue por nuestras
rebeliones... molido por nuestros pecados... por su llaga fuimos nosotros
curados”. Esta es la cadencia de la vida del Siervo cuando, en su camino de
sufrimiento sustitutivo, las transgresiones del pueblo de Dios fueron sobre
EL

Los cristianos de la iglesia primitiva demostraron una gran sabiduria y
fidelidad al evangelio al incluir en el Credo de los Apdstoles el sufrimiento
de Jesus bajo Pilato. Su entendimiento fue profundamente biblico. La
mision de la vida de Jesis apuntaba a la cruz. El proposito de su
encarnacion fue poder colgar en la cruz y sufrir en su recorrido hacia ella.
El gozo de la Navidad ocurre inicamente por el escandalo de la cruz. Pablo
proclamo6: “Al que no conocid pecado, por nosotros lo hizo pecado, para
que nosotros fuésemos hechos justicia de Dios en éI” (2 Corintios 5:21).
Este versiculo condensa la mision del Siervo sufriente. El vino por
nosotros. El vino para llevar nuestro pecado. El vino para vivir una vida sin
pecado. El vino para hacer justo a su pueblo. Esto lo hizo por medio de su
sufrimiento en nuestro lugar. Su sufrimiento por su pueblo indica el

proposito mismo de su encarnacion.

Su inocencia

La inocencia del Siervo sufriente sobresale como un aspecto central de la
profecia de Isaias y del conjunto del mensaje del evangelio. Isaias escribio:
“Angustiado ¢l, y afligido, no abrié su boca; como cordero fue llevado al

matadero; y como oveja delante de sus trasquiladores, enmudecid, y no



abrid su boca” (53:7). Jests encarnd la profecia de Isaias cuando
permanecio callado en presencia de sus acusadores, dispuesto a entregarse
en sacrificio. Las autoridades judias exigieron su crucifixion, aunque El
habia llevado una vida perfecta y sin pecado.

Jesis contiene todas las esperanzas y expectativas del Antiguo
Testamento. EI Mesias se levantd en presencia del pueblo de Israel, y ellos
pidieron su ejecucion. Cuando se les dio la oportunidad de liberar a Jesus o
al asesino Barrabas, las multitudes escogieron a Barrabas. Pilato, solo por la
autoridad derivada que Dios le habia otorgado, entregd a Jesus al tormento
de la cruz. A todo lo largo de este horrendo episodio, Jesus, el perfecto Hijo
de Dios, que pudo haber llamado a una legion de angeles, permanecio en
silencio. El vino a morir como un Cordero sin mancha, y en silencio
permiti6 que las manos que El mismo habia creado por su palabra, lo
clavaran a una cruz hecha para un pecador.

El Siervo sufriente de Dios no cometi6 delito alguno y guardo la ley en
obediencia perfecta. El Siervo “nunca hizo maldad, ni hubo engafio en su
boca” (Isaias 53:9). Sin embargo, esta inocencia sigue siendo un aspecto
crucial del evangelio y de la confesion del Credo de los Apdstoles. La
inocencia del Siervo le confiri6 a su sacrificio el poder perfecto para limpiar
el pecado. La inocencia de Jesis garantizdo su caracter de cordero sin
mancha que podia expiar los pecados de todo el pueblo, por toda la
eternidad. Su inocencia consigui6 el poder efectivo que ostenta el evangelio
para salvar a los pecadores. No habria poder en el evangelio si no fuera por

la vida perfecta y la inocencia absoluta de Jesus al enfrentar su ejecucion.

Su sacrificio

La profecia de Isaias concerniente al sacrificio del Siervo deberia sacudir
los sentidos. El lenguaje que emplea revela la intensidad y la profundidad
del sufrimiento del Siervo. Isaias escribio: “Con todo eso, Jehova quiso

quebrantarlo, sujetandole a padecimiento” (53:10). Dios se propuso



quebrantar al Siervo. Fue voluntad suya la muerte de su Ungido. Dios hizo
esto por el bien de su pueblo. La culminacion de esta profecia vino a través
del Padre que quiso quebrantar a su Hijo eterno.

Nadie deberia abordar esta verdad sin una contemplacion seria de su
gravedad y de su peso. El Hijo de Dios no ide6 su propio plan para la
salvacion. El vino a hacer la voluntad de su Padre. Jesus sabia que cada
paso de su ministerio lo acercaba mas y mas a la obra para la cual su Padre
lo habia enviado: pagar por los pecados de su pueblo con su sacrificio. El
Padre envi6 al Hijo. El Hijo vino voluntariamente. Jesus vivid una vida de
obediencia hasta la muerte, incluso la muerte en una cruz (Filipenses 2:8).

El autor de Hebreos reflexiond acerca de la naturaleza del sacrificio de
Jesus y su superioridad frente al antiguo pacto: “Pero estando ya presente
Cristo, sumo sacerdote de los bienes venideros, por el mas amplio y mas
perfecto tabernaculo... entré una vez para siempre en el Lugar Santisimo,
habiendo obtenido eterna redencion” (9:11-12).

Jesus entro voluntariamente en el lugar de la expiacion. Entrd vestido con
las vestiduras de sumo sacerdote para hacer la obra de expiacion por los
pecados del pueblo. Luego, en un estremecedor giro de los acontecimientos,
se despojo de sus vestiduras sacerdotales y se sacrifico a si mismo en el
altar. No trajo consigo un macho cabrio ni un becerro para el sacrificio. Ese
sistema no habia obtenido una redencion definitiva y duradera. El entré en
persona en el tabernaculo celestial para entregarse sobre el altar como el
sacrificio perfecto y definitivo por los pecados del pueblo. Derramo6 su
sangre y entregd hasta la ultima gota. El torrente carmesi y la marea
escarlata de su sufrimiento y crucifixion fueron la propiciacion por nuestros
pecados para siempre. Este sacrificio existia como una sombra en la
profecia de Isaias cuando El declaré la voluntad de Dios de quebrantar al
Siervo. La profecia se hizo realidad cuando el Hijo fue al altar y su Padre lo

quebrantd en nuestro lugar.



La vindicacion
Por ultimo, los sufrimientos inconmensurables del Siervo culminaron en

su vindicacion prometida.

Vera el fruto de la afliccidon de su alma, y quedara satisfecho; por su conocimiento justificara
mi siervo justo a muchos, y llevara las iniquidades de ellos.

Por tanto, yo le daré parte con los grandes, y con los fuertes repartira despojos; por cuanto
derram6 su vida hasta la muerte, y fue contado con los pecadores, habiendo ¢l llevado el

pecado de muchos, y orado por los transgresores (Isaias 53:11-12).

Isaias revela el proposito del sufrimiento y muestra con gloria refulgente
lo que el Siervo logré por medio de su agonia. El sufrimiento de Jesus llevo
las iniquidades del pueblo. Al hacerlo, Jesus satisfizo la ira de Dios contra
el pecado. Jesus satisfizo el juicio de Dios. Jesus satisfizo la santidad de
Dios. Todos los anhelos de la historia de la redencion, todos los gemidos de
la creacion sujeta al pecado encuentran descanso y esperanza en los
sufrimientos de Jesucristo. El pago todo. El garantizé todo. No es necesario
hacer nada mas. 7odo fue consumado.

La profecia de Isaias sefiala la vindicacién del Hijo por medio de su obra
terminada. Los sufrimientos de Cristo logran la justificacién porque El
“justificard... a muchos” (Isaias 53:11). Al llevar los pecados de muchos,
asegurd la salvacion eterna para el pueblo de Dios. Sus sufrimientos,
aunque escandalosos y espeluznantes, cambiaron el mundo. Sus
sufrimientos alteraron el curso de la eternidad para un sinnimero de almas
que, sin su sacrificio, marchaban en pos de la perdicidon perpetua.

Por tanto, los cristianos deben comprender la gloria de los sufrimientos
de Cristo. Cuando las palabras de Isaias llegan a cumplirse en la persona y
en la obra de Cristo, brilla en todo su esplendor la necesidad de “sufrio bajo
Poncio Pilato”, no como una simple afirmacion historica, sino como un
pilar de la verdad del evangelio. Isaias revela que, por medio del

sufrimiento del Siervo, Dios vindicara su nombre y justificara a su pueblo.



En efecto, por medio del sufrimiento viene la gloria. Por medio de los
terribles sufrimientos de Jests, Dios llevd a cabo la expiacion para su
pueblo.

¢ Qué fue entonces lo que sufrié el Cristo?

La afirmacion “sufrié bajo Poncio Pilato” consagra los pronunciamientos
proféticos de Isaias 52—53 y el cumplimiento detallado en los sufrimientos
de Jesucristo. El credo afirma la realidad de la historicidad del suceso al
incluir el nombre “Poncio Pilato”. El sufrimiento de Jesls constituye un
suceso histérico real que ocurrid en un lugar y en un tiempo determinados,
tal como se revela en las Escrituras. Sin embargo, el credo afirma mucho
mas que la simple historicidad al reiterar el sufrimiento de Jesus bajo Pilato.
Registra un componente del ministerio de Jesus, sin el cual el evangelio
quedaria despojado de su poder. El credo subraya la importancia del
sufrimiento de Cristo. ;Qué fue entonces lo que sufrio el Cristo?

Sufrimiento fisico

Los cristianos contemporaneos pasan por alto los sufrimientos fisicos de
Jesus. Es posible que los cristianos cautelosos no estén dispuestos a abordar
el tema por temor a caer en las arenas movedizas de la cristologia. A los
cristianos les resulta dificil pensar en la realidad de las dos naturalezas
combinadas en una sola persona, es decir, la humanidad y la divinidad en la
persona de Jesucristo. Sin embargo, la dificultad que reviste esta doctrina en
nuestras mentes caidas y falibles no debe alejar a los cristianos de las
ensefianzas claras de las Escrituras. La Biblia da cabida a que los cristianos
piensen en el Dios-hombre como quien padece en su cuerpo.

Jesus experimento6 diversos sufrimientos desde el punto de vista fisico. La

Biblia revela su sufrimiento de las siguientes formas:

« Jests experiment6 hambre (Marcos 11:12).



» Jesus experimento sed (Juan 4:7).
* Jesus sinti6 cansancio (Juan 4:6).

» Jesus necesitd dormir (Marcos 4:38).

La Biblia ensefia claramente la humanidad de Jesiis por medio de las
cosas que El sufrio y que todos los seres humanos experimentamos. Por
consiguiente, la realidad de que el Dios-hombre experimentara el
sufrimiento deberia influir en la lectura que hacemos de los sufrimientos
descritos en el juicio, la flagelacion y la crucifixion de Jesus.

Jesus, el eterno Hijo de Dios, experiment6 a fondo el dolor por cuenta de
su tortura y ejecucion. Los métodos romanos de flagelacion provocaban el
maximo dolor posible a la victima, al tiempo que evitaba matarlos o estados
de inconsciencia. Los métodos de tortura se proponian que la victima
sintiera y experimentara al maximo el dolor infligido. Jesus, el Hijo de
Dios, plenamente hombre, experimentd plenamente cada dolor infligido a
través del sufrimiento cuando fue torturado y crucificado.

El hecho de que Jesus experimentara el sufrimiento en toda su expresion
humana solo magnifica la gloria de su intencionalidad y obediencia para
sufrir y cumplir la profecia de Isaias. El Hijo de Dios se sometio
voluntariamente al dolor intenso, horrendo y agonizante de la tortura y la
crucifixion romanas. Lo hizo por su pueblo. Sus sufrimientos demuestran el
amor infinito de Dios en Cristo por su pueblo. El soportd el dolor, el
desprecio, el ultraje y el desgarramiento de su propia carne por el amor

divino hacia un pueblo rebelde y pecador.

Sufrimiento espiritual

Ademas del sufrimiento fisico que Jesus soporté por el pueblo de Dios, El
también sufrid por nosotros como maldicion bajo la ira de Dios. Lo hizo
para llevar a cabo la redencion, la propiciacion y el perdon del pecado. En



pocas palabras, soportd la ira de Dios para comprar las buenas nuevas del
evangelio.

Pablo escribio: “Cristo nos redimio de la maldicion de la ley, hecho por
nosotros maldicidon (porque estd escrito: Maldito todo el que es colgado en
un madero)” (Galatas 3:13). Pablo magnifica los sufrimientos de Cristo
cuando revela la funcion redentora que llevo a cabo Jests cuando colgaba
en la cruz. Cristo no solo sufrié en el cuerpo, sino que sufri6 al convertirse
en maldicion. Todo el pueblo de Dios ha pecado y ha sido destituido de la
gloria de Dios (Romanos 3:23). Todos viviamos bajo la maldicion de la ley,
porque ninguno habia guardado la ley. Sin embargo, Jesus se hizo
maldicion. El tomo sobre si la ira de Dios contra el pecado.

Al convertirse en maldicion, Jesus experimentd plenamente la ira y el
juicio de Dios por el pecado de la humanidad. Dios derram6 sobre Cristo el
castigo eterno que merecia cada pecado cometido por su pueblo. Jesus lo
soportd todo, lo sufrio todo, lo llevo todo sobre si mismo. Durante las horas
en las que colgo en la cruz, Jesus sufrio el castigo eterno de un pecador, por
lo que satisfizo la ira de Dios. “Pues mucho maés, estando ya justificados en
su sangre, por ¢l seremos salvos de la ira” (Romanos 5:9). Pablo proclamo
las espléndidas riquezas y el triunfo de los sufrimientos de Cristo en la cruz.
Por su sangre, El satisfizo la ira de Dios. Por medio de su sufrimiento, El
obtuvo nuestra salvacién. Ademas, El soport6 el castigo por el pecado que
todos mereciamos y que ninguno que ponga su fe en El experimentard

jamds.

Respuesta frente a su sufrimiento

La ultima frase expresa una gloria eterna y perfecta. Todo el pueblo de Dios
merece por toda la eternidad lo que Cristo tom6 en nuestro lugar. Con todo,
ninguno que tenga fe en El experimentara jamas el castigo y la ira de Dios,
porque Cristo satisfizo la justicia de Dios. Cristo sufrié a fin de que los que



tenemos fe en El nunca padezcamos las llamas del infierno. Los

sufrimientos de Cristo, por tanto, exigen de nuestra parte una respuesta.

Cree en la promesa de Dios

Los sufrimientos de Cristo se erigen como un monolito, un recordatorio
para que todos sepamos que Dios cumple su palabra y sus promesas. Por
consiguiente, los sufrimientos de Jests deberian llevar a todo el pueblo de
Dios a confiar en Dios siempre. El ha manifestado su amor por su pueblo.
El ha demostrado la infinitud de su amor. Pablo escribid: “El que no
escatimo ni a su propio Hijo, sino que lo entregd por todos nosotros, ;,como
no nos dard también con ¢l todas las cosas?” (Romanos 8:32). Dios se
propuso quebrantar a su Hijo como una demostracion de su amor por
nosotros, y con la finalidad de satisfacer su ira contra nuestro pecado. El
amor de Dios fluye a través de la cruz de Jesucristo manchada con sangre.
Dios no escatim6 a su propio Hijo para salvar a su pueblo. Por tanto, los
sufrimientos de Cristo invitan al pueblo de Dios a creer en El, a confiar en

El, y a aferrarse a sus promesas.

Participa de los sufrimientos de Cristo

Los sufrimientos de Cristo compraron para los cristianos un nuevo
corazon y un poder inmanente a través del ministerio del Espiritu Santo
(Romanos 8:14-17). Como tal, la Biblia ordena al pueblo de Dios seguir las
pisadas de su Salvador, tomar su cruz y seguirlo. El apdstol Pablo considero
el llamado al sufrimiento no como una carga, sino como un gozo glorioso
que se recibe. En Filipenses 3:7-11, Pablo demostré dos gloriosas verdades

1imitando el sufrimiento de Cristo.

Sufrir por la excelencia

Pablo escribié: “Y ciertamente, aun estimo todas las cosas como pérdida

por la excelencia del conocimiento de Cristo Jests, mi Sefior, por amor del



cual lo he perdido todo, y lo tengo por basura” (v. 8). Pablo reconocio la
realidad del sufrimiento para un cristiano. En esta vida, los cristianos van a
sufrir de diversas maneras. En Filipenses 3, Pablo tenia en mente el
sufrimiento que experimentan los cristianos cuando se apartan de las
seducciones, las tentaciones y los placeres de un mundo perdido que esta
llegando a su final. Los cristianos sufren la pérdida de todo lo que el mundo
temporal puede ofrecerles, a fin de ganar algo mucho mas excelente. Pablo
sufrid la pérdida del mundo para ganar a Cristo. El conocimiento de Cristo
posee un valor infinitamente mayor que todo lo que el mundo puede
ofrecer. Por eso estuvo dispuesto a sufrir la pérdida de todo lo que el mundo
puede prometer, a fin de conocer a Jesucristo. En este sentido, los cristianos
también deben sufrir la pérdida del mundo si quieren ganar una relacién con

Jesus.

Participar de sus sufrimientos y su muerte
para la resurreccion venidera

Pablo declar6d que estaba dispuesto a sufrir como cristiano. Sus palabras en
Filipenses 3 atacan y ofenden la conveniencia y los limites que se rigen por
la comodidad del cristianismo occidental. Sin embargo, la vision de Pablo
debe resonar como el latido del corazoén de cada cristiano y correr por las
venas de aquellos que invocan el nombre de Jesucristo. Pablo escribio
acerca de la razon por la cual esta dispuesto a perderlo todo: “a fin de
conocerle, y el poder de su resurreccidon, y la participacion de sus
padecimientos, llegando a ser semejante a él en su muerte, si en alguna
manera llegase a la resurreccion de entre los muertos” (vv. 10-11). Pablo
anhelaba participar de los sufrimientos de Cristo e imitarlo en su muerte.
(Por qué? Pablo no creia que podia servir como otro sacrificio expiatorio
por los pecados. Pablo no pensaba que podia reemplazar la obra de

Jesucristo. No obstante, el deseo de Pablo de imitar los sufrimientos de



Cristo nacia de su pasion por el evangelio como la Unica esperanza de
salvacion para un mundo perdido y condenado a toda una eternidad en el
infierno.

Pablo deseaba imitar a su Salvador porque ¢l sabia que el camino a la
gloria pasa por el camino de la cruz. La economia de Dios prescinde de las
inclinaciones mundanas y de la sabiduria de los estoicos. Dios establecio
una sabiduria que glorifica al humilde y condena al altivo. Pablo tomo6 sobre
si el yugo de Cristo, un yugo de sufrimiento, porque vale la pena. El fruto
del sufrimiento cristiano culmina en una resurreccion. El sufrimiento
cristiano culmina con un cuerpo nuevo y eterno garantizado por los

sufrimientos de Jesucristo.

Conclusion

El himno de Isaac Watts declara la excelencia de las palabras de Pablo en
Filipenses 3 y los sufrimientos de Cristo que proclama el Credo de los
Apostoles. Watts escribio:

Al contemplar la excelsa cruz
do el Rey de gloria por mi murid,
todo tesoro y orgullo en mi

causan tristeza en mi corazon.

No busco gloria ni honor,
sino en la cruz de mi Sefior.
Las cosas vanas que fingen valor,

las sacrifico por su amor.

De su cabeza, manos, pies,
preciosa sangre dolida corrio;
Nunca existio tan sublime amor

que una corona de espinas llevo.



Su fiel torrente carmesi
como un manto cobija la cruz;
he muerto al mundo, a todo en él,

y el mundo ha muerto ya para mi.

Si el universo pusiera a sus pies
seria ofrenda muy pobre de dar.
Amor tan grande, amor sin igual

demanda mi alma, mi ser y mi andar.[1]

Este glorioso himno cristiano contiene imagenes muy vividas de la cruz
de Cristo y de los sufrimientos que soportd en el Golgota. A diferencia de la
escena de la que fui testigo en el cine con palomitas de maiz durante la
proyeccion de La pasion de Cristo, el himno de Watts nos invita a
contemplar la cruz y los sufrimientos de Cristo, y adorar. Los sufrimientos
de Jesus en la cruz aseguraron nuestra vida eterna con Dios. Ninguna
corona de reyes terrenales puede compararse con la corona de espinas que
fue incrustada en la frente de Jestis. Ningun trono puede asemejarse al
portento de la cruz resplandeciente de Cristo.

Las ultimas dos estrofas del himno de Watts describen el torrente carmesi
de los sufrimientos de Cristo y sus implicaciones para la iglesia. A través
del sufrimiento de Cristo, los cristianos han de morir al mundo y hallar su
vida en Cristo. El sublime despliegue de amor extraordinario en la cruz es
un llamado al pueblo de Dios a entregar sus vidas por la excelencia del
conocimiento de Cristo. Los sufrimientos de Cristo lograron nuestra
salvacidén, nuestra justificacion y nuestra vida eterna, y constituyen un
llamamiento a la iglesia para que se glorie en su sacrificio y siga sus
pisadas. En efecto, Cristo sufri6 bajo Poncio Pilato y, gracias a ello, somos

salvos.



[1]. Isaac Watts, “When I Survey the Wondrous Cross”. Dominio publico. Tomado de Hymns and
the Faith, de Erik Routley, impreso en Greenwich, Connecticut en 1956. Traduccién de Diego
Basalo.



CAPITULO 6

FUE CRUCIFICADO, MUERTO Y
SEPULTADO

uando era joven, conoci a un erudito del Nuevo Testamento que tenia

muchos sentimientos encontrados acerca de la cruz de Cristo. El
detestaba la idea de que la crucifixion de Cristo fuera necesaria para nuestra
salvacion. Odiaba la idea de la muerte sustitutiva de Cristo en pago por
nuestros pecados, la cual no podiamos pagar por nuestra cuenta. Rechazaba
totalmente lo que €l llamaba “la sangrienta religion de la cruz”, el mensaje
de la cruz.

Sin embargo, la Biblia revela claramente que Cristo murid por nuestros
pecados, y que era necesario pagar el castigo por nuestros pecados. Como
nos ensefa el apostol Pablo, la cruz, y solo la cruz, revela como Dios puede
ser a la vez “el justo, y el que justifica al que es de la fe de Jestis” (Romanos
3:26). En efecto, el simbolo inequivoco del cristianismo es una cruz. El
hecho de que un horrendo instrumento de ejecucion en el Imperio romano
se haya convertido en un simbolo de amor, belleza y devocion es algo que
requiere una explicacion.

Esa explicacion se llama el Nuevo Testamento. El mensaje de la cruz es

la buena nueva de salvacion, y la historia de la cruz es la historia del amor



de Dios por los pecadores. La verdad mas asombrosa es que Dios ama a los
pecadores y que Cristo murid por el impio. Como escribi6 el apostol Pablo:
“Dios muestra su amor para con nosotros, en que siendo aun pecadores,
Cristo murié por nosotros” (Romanos 5:8). El apdstol Juan enseii6 a los
cristianos a meditar en “cual amor nos ha dado el Padre” en la salvacion
que tuvo lugar en la cruz, al punto que quienes son de Cristo “seamos
llamados hijos de Dios” (1 Juan 3:1).

El Credo de los Apostoles nos lleva a las verdades centrales de nuestra
salvaciéon cuando confesamos que Jesucristo, el Unigénito Hijo de Dios,
“fue crucificado, muerto y sepultado”. Estas tres palabras: crucificado,
muerto 'y sepultado, cuentan la historia de la cruz en su poder y en su fuerza
brutal.

Las tres verdades centrales confirmadas aqui declaran el hecho de que
Jests fue crucificado en una cruz a manos de hombres que se burlaron de
El, que El realmente murid, y que después de su muerte fue sepultado, todo
lo cual sucedio conforme al cumplimiento exacto del plan de Dios.

Cuando el apdstol Pedro predico en el dia de Pentecostés, dijo a la gran
multitud reunida delante de €l: “Varones israelitas, oid estas palabras: Jesus
nazareno, varon aprobado por Dios entre vosotros con las maravillas,
prodigios y sefiales que Dios hizo entre vosotros por medio de €I, como
vosotros mismos sabéis; a e€ste, entregado por el determinado consejo y
anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y matasteis por manos de
inicuos, crucificandole” (Hechos 2:22-23). Este pasaje subraya que la cruz
no fue algo que sorprendié a Dios ni algo que simplemente le sobrevino a
Jests. Era el plan de Dios.

Cuando Juan el Bautista vio a Jesus, exclamdé: “He aqui el Cordero de
Dios, que quita el pecado del mundo” (Juan 1:29). El cordero sin mancha y
sin imperfecciones era el simbolo mas conocido de todo el sistema de

sacrificios de sangre.



Jests dijo a sus discipulos: “Nadie tiene mayor amor que este, que uno
ponga su vida por sus amigos” (Juan 15:13). Refiriéndose a su vida, Jesus
dejo claro que El iba a la cruz por voluntad propia: “Nadie me la quita, sino
que yo de mi mismo la pongo. Tengo poder para ponerla, y tengo poder
para volverla a tomar. Este mandamiento recibi de mi Padre” (Juan 10:18).

Por eso los cristianos vemos a Jesus en la cruz como victorioso, no como
victima. El vino para cumplir su propésito, y El cumplié completamente
este proposito redentor.

Sin embargo, la centralidad de la cruz en la vida cristiana tiene
detractores. A algunos les repugna la idea misma de la cruz, el concepto de
la expiacion por la sangre, y la necesidad de la muerte de Cristo por el
pecado. En efecto, aquellos que dictaminan estos reclamos creen que el
escandalo de la cruz no tiene cabida en un mundo moderno y progresista.
Cuando examinamos mas de cerca las profundidades de la cruz, tenemos
que analizar algunas de estas objeciones. Si los cristianos permiten que esta
frase del Credo de los Apostoles se derrumbe bajo el peso de la
heterodoxia, perderian su salvacion, renunciarian a su esperanza y perderian

las glorias de Dios manifestadas en el escandalo del Calvario.

Los enemigos de la cruz

Los enemigos modernos de la cruz de Cristo tienen sus origenes en los
tiempos de los apostoles. Pablo escribid: “Porque por ahi andan muchos, de
los cuales os dije muchas veces, y aun ahora lo digo llorando, que son
enemigos de la cruz de Cristo” (Filipenses 3:18). El mensaje de la cruz
ofende a las mentes orgullosas y entenebrecidas. La cruz exige el
reconocimiento del pecado y plantea la imposibilidad de una salvacidén
basada en las obras.

Es obvio que existen oponentes del mundo secular, y también de otras

creencias. Sin embargo, los detractores mas peligrosos son los que salen de



las filas de cristianos confundidos. Estos criticos de la cruz abrazan falsas
ensefianzas que, si se dejan sin respuesta, pueden apartar a muchos de la
verdad. En su ataque contra la cruz de Cristo, presentan tres cargos
principales contra el cristianismo biblico e histérico. Primero, niegan la
necesidad de un sacrificio por el pecado. Segundo, rechazan la cruz porque
ella representaria un caso de maltrato a un hijo divino. Por ultimo, algunos
oponentes niegan la historicidad de los relatos acerca de la cruz y atribuyen

a esos pasajes una simple leccion moral.

La repugnancia del sacrificio

Yo tuve un profesor de seminario que detestaba la idea de que fuera
necesaria una muerte para que Dios otorgara el perdon de los pecados. La
esencia de esta objecion fluye de una aversion al sistema sacrificial, una
aversion que considera que el derramamiento de sangre y el sacrificio no
son mas que un asesinato a sangre fria y una pérdida de vida innecesaria.
Un Dios que exige tal sistema para el perdon no encaja en el sistema
moderno de justicia que la humanidad ha alcanzado. Un Dios de amor y de
gracia no necesita expiar el pecado por medio del derramamiento de sangre.
Por supuesto, tales creencias revelan también una grave incomprension de
la santidad de Dios y de la realidad del pecado. Si se puede imaginar la
santidad de Dios y despojarlo de este, su atributo mas importante, se puede
también redefinir el pecado como algo menos que una infinita transgresion
contra la santidad de Dios.

Sin embargo, la Biblia no podria ser mas clara en afirmar la expiacidon
sustitutiva. El autor de Hebreos escribio: “sin derramamiento de sangre no
se hace remision” (Hebreos 9:22). El concepto biblico de la seriedad del
pecado y de la santidad de Dios van a la par. A los defensores de esta
objecion les resulta repugnante la necesidad de un sacrificio porque no
entienden que el pecado es repugnante, una rebelion infinita contra un Dios

santo, y la violacion de su ley santa. Mi antiguo profesor de seminario no



podia comprender a un dios que exigiera un sacrificio por el pecado, porque
¢l habia creado un dios conforme a su propia imaginacion, muy diferente
del Dios de las Santas Escrituras. El dios que ¢l fabrico estd infinitamente
por debajo de la gloria y de la santidad que Dios revela de si mismo en las
Escrituras.

La Biblia responde a esta objecion de dos maneras. Primero, revela la

gloria de Dios en su santidad:

Y no profanéis mi santo nombre, para que yo sea santificado en medio de los hijos de Israel. Yo

Jehova que os santifico (Levitico 22:32).

No hay santo como Jehova;
Porque no hay ninguno fuera de ti,

Y no hay refugio como el Dios nuestro (1 Samuel 2:2).

Reinod Dios sobre las naciones;

Se sent6 Dios sobre su santo trono (Salmo 47:8).
Santo, santo, santo, Jehova de los ejércitos; toda la tierra esta llena de su gloria (Isaias 6:3).

Sed santos, porque yo soy santo (1 Pedro 1:16).

Cada uno de estos pasajes revela la belleza resplandeciente de Dios y la
pureza de su santidad. Su nombre, su trono, su reinado, de hecho, su esencia
misma, exudan una santidad gloriosa que distingue a Dios de toda la
creacion. Dios reina como el Creador que cred ex nihilo, de la nada. Nada
en toda la creacion se le compara. Por consiguiente, la esencia misma de
Dios detesta el pecado y debe desechar toda rebelion contra su reino santo y
justo.

Segundo, la Biblia corrige a estos detractores mostrandoles la gravedad
del pecado y sus consecuencias:

Mas los transgresores seran todos a una destruidos;

La posteridad de los impios sera extinguida (Salmo 37:38).



Y castigaré al mundo por su maldad, y a los impios por su iniquidad; y haré que cese la

arrogancia de los soberbios, y abatiré la altivez de los fuertes (Isaias 13:11).

Porque he aqui que Jehova sale de su lugar para castigar al morador de la tierra por su maldad

contra ¢l (Isaias 26:21).

Porque todos los que sin ley han pecado, sin ley también pereceran; y todos los que bajo la ley

han pecado, por la ley seran juzgados (Romanos 2:12).

Porque la paga del pecado es muerte (Romanos 6:23).

La santidad de Dios se desborda en su ira contra el pecado. Dios debe
castigar el pecado, porque nada en el cosmos entero se iguala a un mal
mayor que el pecado de la humanidad. El pecado representa una
declaracion abierta de guerra contra el gobierno y la autoridad de Dios. La
paga de ese pecado es una muerte inminente y eterna.

Sin embargo, nuestro Dios no dejé sin esperanza a la humanidad. El
proveyé un camino de perdon. En el Antiguo Testamento, El proveyo el
sistema sacrificial. Dios, en su gracia, derramaba su ira sobre el sacrificio.
El sacerdote expiaba los pecados del pueblo por medio de la ofrenda del
sacrificio. Sin embargo, este sistema nunca podria hacer expiacion completa
por el pecado. Por tanto, Dios, en un despliegue extraordinario de gracia,
envio a su Hijo para ser el unico sacrificio definitivo por el pecado. Su
sangre preciosa expia eternamente los pecados del pueblo de Dios. Si no
fuera por su sacrificio, todos viviriamos ain en pecado y sin esperanza. Por

tanto, negar la necesidad de un sacrificio equivale a negar el evangelio.

Dios, el maltratador infantil césmico

Otros niegan la necesidad de la muerte de Cristo porque afirman que eso
promoveria un acto de maltrato infantil divino por parte de Dios Padre.
Estos detractores dicen: “;Quién puede amar a un Dios que mata a su
propio Hijo?”. Les estremece la idea de un Padre que abandona a su Hijo en

la cruz de un delincuente. Por tanto, cualquiera que esté de acuerdo con el



concepto biblico del sacrificio de Cristo promueve a un Dios perverso que
abandon6 a su Hijo para que padeciera una atroz persecucion y luego
soportara en pleno la ira de Dios contra el pecado.

No obstante, esta posicion aisla la narrativa de la crucifixion del conjunto
de la revelacion biblica. Primero, la Biblia describe a menudo el amor que
existe entre el Hijo y el Padre. En el bautismo de Jesus, el Padre expresa el
profundo amor y la complacencia que tiene por Cristo (Mateo 3:17). Pablo
declaro la gloria del Padre que le fue conferida a Cristo por cuenta de su
obediencia y sacrificio (Filipenses 2:9-11). El Padre exalta al Hijo por
encima de toda la creacion. Por medio del sacrificio de Jesus, el Padre le
dio un nombre que es sobre todo nombre y ante el cual se postrard toda la
creacion.

Segundo, Jesus dejo claro que El colgd en la cruz no por abandono, sino
por su propia voluntad y deseo. Jesus dijo: “Yo soy el buen pastor; el buen
pastor su vida da por las ovejas” (Juan 10:11). El autor de Hebreos nos dice
que por el gozo puesto delante de El, Jests sufrio la cruz (12:2). La Biblia
no habla de un Padre que abandona a su Hijo en la cruz. Antes bien, revela
a un Hijo que voluntariamente entrega su vida por su pueblo. £/ dio su vida
por sus ovejas. El enfrentd la cruz, soportd su vergiienza, obedecio la

voluntad de su Padre, y obtuvo la salvacion para todo el pueblo de Dios.

La cruz, ;una simple leccion moral?

En nuestra cultura actual, la cruz se usa para decorar nuestras casas y
adornar nuestro cuello como una joya. Algunos usan la cruz como simbolo
de una ensefianza moral y ética, un llamado a servir a nuestro projimo.
Estas manifestaciones despojan la cruz de su verdadero significado: el lugar
donde Dios derramo su ira sobre su Hijo para perdonar nuestro pecado. Las
Escrituras muestran especificamente que cuando Dios cre6 el mundo,
dispuso que su Hijo redimiera a los pecadores mediante el derramamiento

de su sangre (Efesios 1:3-10).



Por desdicha, el sentimentalismo ha plagado al cristianismo. Este
evangelio sentimentalista predica que la cruz tan solo nos transforma, por el
ejemplo, en criaturas mas amorosas. Este falso evangelio sostiene que el
amor de Jesus en la cruz es una ética que todos estamos llamados a imitar,
antes que un acontecimiento necesario para la salvacion. Por ende, segun
ellos, la cruz no logrd la expiacion. Antes bien, la cruz solo ejemplificé un
tipo de amor sufrido que nos lleva a cambiar nuestra disposicion hacia Dios
y hacia los demas. Esta teologia tiene como presupuesto la ausencia de un
problema de pecado en la creacidén. En esta teologia heterodoxa, la cruz
funciona como un intento divino por alcanzar buenas relaciones publicas
donde El demuestra amor como un mecanismo de persuasion para que la
humanidad confie en EL

Sin embargo, la cruz no resolvid un problema de relaciones publicas
divino. Satisfizo la ira encendida de Dios contra nuestro pecado. La cruz,
sin duda, demostr6 el amor de Dios. No obstante, su amor brilla
infinitamente mas cuando lo vemos a la luz del paradigma del pecado.
Como hemos visto, Romanos 5:8 dice: “Mas Dios muestra su amor para
con nosotros, en que siendo aun pecadores, Cristo murid por nosotros”.
Aquellos que convierten la cruz en una simple leccidon de ética y un asunto
de relaciones publicas del amor de Dios despojan la cruz de todo su efecto
amoroso. La cruz hizo resonar el amor de Dios en toda su expresion cuando
Dios sacrifico a su propio Hijo en nuestro lugar. Dios derramo su ira sobre
su Hijo, ejecutando asi justicia por nuestra rebelion contra El. Al mismo
tiempo, El puso sobro los pecadores la justicia perfecta de Jesucristo. El
imputo a Cristo nuestro pecado, y a nosotros nos impartioé su justicia por
medio de la fe. Esto es verdadero amor. Esto es amor extraordinario. Esto es

amor glorioso que nos llama a adorar.

Una ultima palabra contra los detractores

La Biblia presenta a Cristo como el sacrificio santo que hace expiacion



por los pecados de los que creen. Por consiguiente, el evangelio proclama
mucho mas que un mensaje sentimental atractivo. Contiene el poder mismo
de Dios para la salvacion al llamar a los pecadores a poner su fe y su
confianza en la obra sacrificial de Jesucristo.

A pesar de que algunos la nieguen, la obra expiatoria en la cruz revela la
plenitud de la naturaleza y del caracter de Dios. En la crucifixion, la
humanidad observa la vehemencia con que Dios aborrece el pecado. En la
muerte de Cristo, el pueblo de Dios observa las tragicas consecuencias de
nuestra rebelion. En la cruz, el pueblo de Dios también aprende acerca de la
profundidad del amor de Dios. El no deja a su pueblo en su pecado,
condenado a una eternidad en el infierno. El acude a rescatarlos de las
garras de Satanas mediante la entrega de su propio Hijo. En la cruz, Dios
obr6 conforme a su naturaleza y caracter perfectos. Asi pues, Dios revelo en
el sacrificio de Jesus la asombrosa interseccion de su amor y de su justicia
divinos.

Las Escrituras también atestiguan de la necesidad de la cruz. En Romanos
3:21 y los versiculos siguientes, Pablo sefialdé que la cruz es el lugar donde
Dios Padre entregdé a su Hijo por amor a la humanidad, como
“propiciacion” por el pecado. Se tratdé de una demostracion de la justicia
misma de Dios. Esta ldgica revela como Dios, en su santidad, debe exigir
un sacrificio por el pecado, y a la vez hacerlo El mismo por amor. John

Stott comento acerca de la relacidon entre el amor y la justicia de Dios:

Nunca debemos considerar que esta dualidad en Dios sea irreconciliable. Porque Dios no esta
refiido consigo mismo, por mucho que nos parezca a nosotros que lo esté. El es “el Dios de
paz”, de la tranquilidad interior y no del tumulto. Cierto es que nos resulta dificil aceptar en
forma simultanea la imagen de Dios como el Juez que tiene que castigar a los obradores del
mal y la del Dios que ama y que tiene encontrar la forma de perdonarlos. Sin embargo, Dios es

ambas cosas, y ambas cosas a la vez.[1]

Pablo también sabia claramente que el hombre no puede pagar el castigo



por el pecado. Solo el Dios que no tiene pecado podia pagar el precio y el
castigo por el pecado. Solo la obediencia perfecta del Cordero sin mancha
podia proveer la sangre que cancela la deuda eterna por el pecado. Como
Pablo coment6 en Filipenses 2, Jesus se humillé6 a si mismo ‘“hasta la
muerte, y muerte de cruz”, a fin de que todos aquellos que acudan a Cristo
puedan experimentar la justificacion. En el sacrificio de Jesus, Dios Padre
revelod tanto su justicia al requerir un sacrificio por el pecado, como su
papel de justificador al proveer el sacrificio en Cristo.

Negar la expiacion sustitutiva es negar la naturaleza de Dios y la tnica
esperanza de salvacion para la humanidad. Ademas, negar la obra
expiatoria de Cristo anula la mision de Cristo sobre la tierra. En 1909, el
tedlogo escocés P. T. Forsyth escribid un libro titulado The Cruciality of the
Cross. En su obra subray¢ la relacion integral entre Cristo y la cruz:

Cristo es para nosotros exactamente lo mismo que es para nosotros su cruz. Todo lo que Cristo
era en el cielo o en la tierra fue puesto en lo que El hizo alli... Cristo, repito, es para nosotros
exactamente lo mismo que es para nosotros su cruz. Es imposible entender a Cristo a menos

que se entienda su cruz.[2]

Las palabras de Forsyth son un llamado a todos los creyentes a esa cruz.
El nos exhorté a nunca abandonar su poder y su revelacion. Sin la cruz, la
salvacién nunca tuvo lugar. Sin la cruz, la humanidad sigue cegada por el

pecado. Sin la cruz, nadie puede conocer a Dios.

La cruz, el simbolo de nuestra fe

La necesidad de la cruz para la vida cristiana se extiende a todas las eras de
la iglesia. En efecto, los padres y los lideres de la iglesia primitiva podrian
haber adoptado muchos signos y simbolos diferentes como emblemas de la
fe cristiana. Sin embargo, nada pudo eclipsar el significado y la gloria de la
cruz. La cruz de Jesus representa un simbolo poderoso para la fe en virtud
de su papel central, escandaloso y glorioso.



Centralidad de la cruz

Pablo escribio: “Porque primeramente os he ensefiado lo que asimismo
recibi: Que Cristo murid por nuestros pecados, conforme a las Escrituras; y
que fue sepultado, y que resucitd al tercer dia, conforme a las Escrituras”
(1 Corintios 15:3-4). Pablo record6 a los corintios la centralidad de la cruz.
El proclamé la importancia primordial y capital de la muerte de Cristo para
el perdon de los pecados. Pablo no concibe su ministerio ni el evangelio sin
la cruz de Jesucristo. Por tanto, los apostoles erigieron la cruz como un pilar

central de la verdad desde los inicios de la iglesia.

El escandalo de la cruz

Los enemigos del cristianismo utilizaron la cruz como un medio de
presion y de persecucion contra los primeros cristianos. Buscaron humillar
a los cristianos con el proposito de que su entorno cultural los rechazara.
Sin embargo, los cristianos no se avergonzaron de la cruz. En lugar de eso,
la abrazaron. Pablo escribi6: “pero nosotros predicamos a Cristo
crucificado, para los judios ciertamente tropezadero, y para los gentiles
locura” (1 Corintios 1:23). En tiempos del Imperio romano, la cruz
representaba el pinaculo del sufrimiento y la indefension. La cruz era el
castigo para los delincuentes o los opositores del gobierno. Predicar la cruz,
por ende, suponia una solemne insensatez. Sin embargo, la cruz se erige
como el altar de un sacrificio eterno por el pecado.

La muerte de Jesus en la cruz vencio la muerte, rompid las cadenas de
Satanas y dejo libres a los cautivos. La cruz de Cristo se alza como un
monolito de salvacion donde el amor y la justicia de Dios se encuentran
juntos en un despliegue de poder hermoso y escandaloso. La iglesia se
aferra a la cruz precisamente por su belleza escandalosa. Alli, en una cruz
romana, Dios obtuvo la salvacion en Cristo. Aunque para el mundo resulta
ser tropezadero y locura, el poder de Dios para la salvacion fluye del

torrente carmesi de la sangre de Cristo en la cruz del Calvario.



La gloria de la cruz

Pablo escribio: “Pero lejos est¢ de mi gloriarme, sino en la cruz de
nuestro Sefior Jesucristo, por quien el mundo me es crucificado a mi, y yo
al mundo” (Galatas 6:14). Pablo confes6 que su vida nada era aparte de la
cruz de Jesucristo. Pablo se glori6 en el hecho de perderlo todo por ganar a
Cristo (Filipenses 3:7-8). La cruz era todo para Pablo. Sin la cruz €l no tenia
vida, ni ministerio, ni esperanza, ni gozo.

Por lo tanto, la cruz encarna la verdadera gloria de todo creyente en
Jesucristo. La cruz se erige no como un instrumento de ejecucion, sino
como un monumento de gloria. La cruz despoja al mundo de su belleza
pasajera y ofrece una vida eterna con Dios mismo. Gracias a la cruz termina
la condenacion (Romanos 8:1). Gracias a la cruz podemos ser participes de
la redencidn (Efesios 1:7). Gracias a la cruz, Dios prodiga a su pueblo toda
bendicion del reino celestial (Efesios 1:4, 7-8). Jesus, en la cruz, contiene
una gloria majestuosa e indescriptible que empequefiece cualquier ambicion

y esperanza terrenales. La cruz es nuestra gloria.

Crucificado, muerto y sepultado: Juan 19 y
la crucifixién de Jesus

Con esta perspectiva en mente, las palabras del credo “crucificado, muerto
y sepultado” sirven como pilares esenciales de la verdad cristiana y sefialan
la centralidad de la cruz como el simbolo de la fe cristiana. En Juan 19, el
relato histérico de la crucifixion, muerte y sepultura de Jests es el
protagonista. Este relato incluye muchos detalles que constituyen pruebas
de la validez de la muerte y de la sepultura de Jesis como hechos. Mas
importante aun, el relato de Juan aproxima a los lectores a un encuentro
cara a cara con la muerte del Hijo de Dios. Esta fascinante narrativa revela

los propésitos de la venida y del ministerio de Jests. El vino a morir por los



pecados del mundo. Juan 19 revela la historia sin precedentes del
escandaloso y glorioso sacrificio de Jesucristo que cambi¢ la historia.

El rechazo de Jesus

La historia no empieza con Jesus, de repente, colgado en una cruz. Algo
desolador ocurrié para que este Salvador y Mesias sin pecado terminara en

la cruz de un criminal. Juan escribio:

Era la preparacion de la pascua, y como la hora sexta. Entonces dijo a los judios: jHe aqui
vuestro Rey! Pero ellos gritaron: jFuera, fuera, crucificale! Pilato les dijo: ;A vuestro Rey he
de crucificar? Respondieron los principales sacerdotes: No tenemos mas rey que César (Juan
19:14-15).

En esta horrenda escena, el pueblo de Dios rechazo al Hijo sin mancha.
Los lideres religiosos habian anhelado el dia de la venida del Mesias. Sus
Escrituras afioraban la venida del Ungido de Dios. Y El, en efecto, habia
venido. Jesus anduvo con ellos, sand a sus enfermos, resucitd muertos, echo
fuera demonios y ensefid con autoridad. El Mesias habia venido, y ellos
exclamaron: “jCrucificale!”.

Pilato, el gobernador romano, intenta librar a Jesus de la cruz. Considera
que las acusaciones contra Jesus son infundadas e insuficientes. En su
ultima peticion le pregunta a la multitud: “;A vuestro Rey he de
crucificar?”. La respuesta de los lideres revela cudn entenebrecidos estaban
sus corazones y cudn hondo era su pecado. Ellos exclamaron: “No tenemos
mas rey que César”. En ese mismo instante, el pueblo de Dios lo rechazo
como su rey y defendio su lealtad a un gobernante mundano. Sin embargo,
Jesus guardd silencio. Como un cordero que llevan al matadero, El soportd

en silencio el rechazo de un pueblo al que El mismo habia creado.

Jesus crucificado

Ahora el relato pasa al penoso recorrido hacia el Calvario hasta el
Golgota, el Lugar de la Calavera. “Y alli le crucificaron, y con ¢l a otros



dos, uno a cada lado, y Jests en medio” (Juan 19:18). El Hijo de gloria, el
mismisimo Dios, ahora colgado en una cruz romana. Dejaron su cuerpo
expuesto a los elementos. Los soldados habian azotado su cuerpo y habian
despedazado su carne. Habian causado suficiente dafio a su cuerpo para
someterlo al dolor mas agonizante, al limite soportable antes de dejarlo
inconsciente o acelerar su muerte. Entonces tomaron clavos y con ellos
perforaron sus muiiecas y sus tobillos. Los golpes del martillo atravesaron
su carne y, dolorosamente, lo sostuvieron alli para que otros vinieran a
burlarse de El, a expresar su escarnio. Con todo, alli permanecié por su
propia aquiescencia, por su propia voluntad, por su propia iniciativa. El
habia venido a salvar a los pecadores, aun a quienes lo habian puesto en esa
cruz. En efecto, tu pecado, mi pecado, y el pecado de todo el pueblo de

Dios, pusieron a JesUs en esa cruz.

Tetelestai, la muerte de Jesus

La escena no podria haber sido mas desoladora. Todos los discipulos
habian depositado su esperanza y sus vidas en Jesus. Cientos y miles en
Jerusalén siguieron a Jesus y creyeron que era el Mesias. Ahora su
esperanza radiante colgaba de una cruz y la muerte estaba cercana. Pero
Jesus sabia bien como iba a terminar esto. El sabia que, aunque colgaba de
una cruz, seguia reinando mediante el cumplimiento de cada promesa de las

Escrituras y del anhelo de toda la historia de la redencion.

Después de esto, sabiendo Jesus que ya todo estaba consumado, dijo, para que la Escritura se
cumpliese: Tengo sed. Y estaba alli una vasija llena de vinagre; entonces ellos empaparon en
vinagre una esponja, y poniéndola en un hisopo, se la acercaron a la boca. Cuando Jesus hubo
tomado el vinagre, dijo: Consumado es. Y habiendo inclinado la cabeza, entregd el espiritu
(Juan 19:28-30).

Tetelestai, “consumado es”. Juan tomo nota de estas Ultimas palabras de
Jestis. Su pronunciamiento final sacudi6 los cimientos de la tierra, rasgo el

velo del templo y resond como un trueno en el cielo. El habia obedecido



perfectamente la voluntad de su Padre. Enfrenté la cruz y estuvo dispuesto a
ofrecer su vida. Alli, en esa cruz, soporto el peso de la ira de Dios por el
pecado de su pueblo. Jesus, el Hijo de Dios, habia muerto. Sin embargo,
ninguna muerte en la historia del cosmos habia logrado tanto. Alli, en esa
cruz, cuando Jesus dijo “tetelestai”, declard que la salvacion habia llegado

al fin, completa y para siempre.

La sepultura de Jesus

El credo afirma la crucifixion de Jesus, la muerte y la sepultura. No
obstante, la sepultura todavia ocupa un lugar secundario en el pensamiento
evangelico contemporaneo. Los cristianos adoran a un Dios vivo y
resucitado, no a un Salvador muerto. Sin embargo, Juan describié la
sepultura de Jesus no por casualidad ni como la conclusion de la historia.
La sepultura de Jesus no sirve como un marcador practico entre la
crucifixion y la resurreccion. Antes bien, la sepultura de Jesis comunica
algo que reviste una importancia vital en todo lo que tuvo lugar en su

crucifixion y muerte.

Después de todo esto, José de Arimatea, que era discipulo de Jesus, pero secretamente por
miedo de los judios, rogd a Pilato que le permitiese llevarse el cuerpo de Jesus; y Pilato se lo
concedio. Entonces vino, y se llevo el cuerpo de Jests.

También Nicodemo, el que antes habia visitado a Jestis de noche, vino trayendo un
compuesto de mirra y de aloes, como cien libras. Tomaron, pues, el cuerpo de Jesus, y lo
envolvieron en lienzos con especias aromaticas, seglin es costumbre sepultar entre los judios. Y
en el lugar donde habia sido crucificado, habia un huerto, y en el huerto un sepulcro nuevo, en
el cual atin no habia sido puesto ninguno. Alli, pues, por causa de la preparacion de la pascua

de los judios, y porque aquel sepulcro estaba cerca, pusieron a Jesus (Juan 19:38-42).

En este pasaje sucede algo extraordinario. En ese momento reaparece
Nicodemo, quien habia buscado encontrarse con Jesus en Juan capitulo 3.
Viene a sepultar a Jesus, no como un simple hombre, sino como rey. La

mirra y el adloe que trajo para la sepultura de Jesus eran empleados en las



ceremonias fnebres de reyes y gobernantes. Nicodemo se propuso usarlos
para Jesus, el Rey de reyes y Senior de sefiores.

La tumba de Cristo también deberia asombrar a los cristianos. El relato de
la sepultura de Cristo presenta ilustraciones graficas de la envergadura de la
obra expiatoria de Cristo. En la tumba de Jesus yace muerto el Hijo de
Dios. Sin embargo, la tumba no deberia ser para Jesucristo, sino para su
pueblo. La tumba representa el alcance del amor de Dios y el precio de
nuestro pecado. La sepultura del Hijo de Dios es una demostracion de la
unidad paraddjica del horror absoluto del pecado humano y del ilustre amor

infinito, cosmico y extraordinario de Dios por nosotros en Cristo.

Conclusion

Las palabras crucificado, muerto y sepultado revelan el fundamento de la
esperanza cristiana. La imagen de un Rey crucificado marca el simbolo y el
mensaje del evangelio cristiano. Los creyentes que desean ver el evangelio
de Jesus arraigarse en sus hogares, en su nacion y alrededor del mundo,
deben predicar la cruz. El Antiguo Testamento previd la crucifixion y
profetizo su venida. Jesus entendio el propdsito de su tiempo en la tierra.
Cada uno de sus movimientos los llevo a cabo con su mente puesta en la
cruz.

Pablo sabia que le era menester predicar a Cristo crucificado y aferrarse a
ese poderoso mensaje del evangelio. La iglesia reconoci6 de inmediato la
cruz como el simbolo més acertado de la fe. Los padres de la iglesia
consagran la cruz en el Credo de los Apostoles en aras de la salud y la
vitalidad de la iglesia. Los cristianos de hoy deben hacer revivir la gloria de
su afirmacion. Las palabras “crucificado, muerto y sepultado” contienen
riquezas infinitas del amor espectacular de Dios. En efecto, nadie puede
agotar la riqueza de estas palabras. El pueblo de Dios pasara la eternidad

maravillindose de su gracia en la cruz, y apenas entonces habréd arafiado



ligeramente la superficie de ella. Hermanos y hermanas, conozcamos y
gloriémonos en el amor inagotable de Dios en Cristo, por ti y por mi, que
fue consagrado en las palabras “crucificado, muerto y sepultado™.

[1]. John Stott, The Cross of Christ, ed. aniv. (Downers Grove, IL: IVP Books, 2006), 131.
Publicado en espafiol por Certeza con el titulo La cruz de Cristo.
[2]. Peter Taylor Forsyth, The Cruciality of the Cross (Londres: Hodder & Stoughton, 1909), 44-45.



CAPITULO 7

DESCENDIO AL INFIERNO

espues que Jesus murid en la cruz y que su cuerpo fue sepultado en la
D tumba, ;donde estuvo? Esta breve declaracion del credo nos recuerda
que Jesus, después de haber muerto, estuvo en lo que tanto el Antiguo como
el Nuevo Testamento describen como la dimensiéon donde habitan los
muertos. La palabra hebrea para referirse en el Antiguo Testamento a ese
lugar es sheol, y la palabra griega del Nuevo Testamento es hades. En
ambos casos, se refiere a la esfera temporal de los muertos que esperan el
juicio final.

Esta frase del credo corresponde a dicho lugar, como bien puede verse,
pero en este caso tenemos que ser especialmente cuidadosos de no ir mas
alld de lo que la Biblia revela acerca del descenso de Jesus al hades. De
hecho, la brevedad de este capitulo es una afirmacion de que hemos de
creer todo lo que la Biblia ensefia y resistir la tentacion de insistir mas alla
de eso.

Durante la era medieval, algunos tedlogos cedieron a la tentacion de la
especulacion teologica y traspasaron la revelacion de las Escrituras
hablando acerca del infierno. Ademas, la traduccion de hades al latin, y mas
adelante a otras lenguas modernas, puede resultar confuso, porque la

palabra hades se traduce con frecuencia “infierno”. Mas que equivocado,



este hecho resulta inadecuado. El griego del Nuevo Testamento también
incluye la palabra Gehenna, que es un lugar de tormento. La Biblia no nos
dice que Jesus haya ido al Gehenna; lo que si nos dice con toda certeza es
que Jesus murid. Esta frase del credo resalta ese importante hecho.

Algunos cristianos han indagado acerca de 1 Pedro 3:19, que habla de
Cristo en el Espiritu proclamando victoria a los santos del Antiguo
Testamento como Noé. Esto concuerda perfectamente con otros pasajes
biblicos como Lucas 16:19-31, que relata la historia del hombre rico que era
atormentado en el hades mientras Lazaro, también en el hades, era
consolado en el seno de Abraham, un lugar de gran honor. Hades, la
dimensién de los muertos, incluye tanto un lugar de tormento como un
lugar de gran bendicion, y esto concuerda con el conjunto de las Sagradas
Escrituras.

Hebreos 12:2 se refiere a Jesucristo como “el autor y consumador de la
fe”. Hebreos 11 nos dice que los santos del Antiguo Testamento, incluso
quienes reciben honra a lo largo del capitulo, “aunque alcanzaron buen
testimonio mediante la fe, no recibieron lo prometido; proveyendo Dios
alguna cosa mejor para nosotros, para que no fuesen ellos perfeccionados
aparte de nosotros” (vv. 39-40). Ahora, con todos los creyentes en Cristo,
ellos seran perfeccionados con nosotros, no aparte de nosotros. El mismo
No¢ que menciona 1 Pedro 3 es, por supuesto, el mismo No¢ elogiado en
Hebreos 11:7. Cuando Pedro hablé acerca de “los dias de Noé”, sabia
exactamente a qué se referia. Este mismo Noé¢, junto con otros héroes del
Antiguo Testamento, son elogiados como ejemplos de la fe. Asimismo,
consultamos el Antiguo Testamento para entender el contexto de esta frase
del credo.

El salmista escribio:

Porque no dejaras mi alma en el Seol,

Ni permitiras que tu santo vea corrupcion (Salmo 16:10).



Pedro, predicando en el dia de Pentecostés, afirm6é que David vio a
Cristo:

Varones hermanos, se os puede decir libremente del patriarca David, que muridé y fue
sepultado, y su sepulcro esta con nosotros hasta el dia de hoy. Pero siendo profeta, y sabiendo
que con juramento Dios le habia jurado que de su descendencia, en cuanto a la carne, levantaria
al Cristo para que se sentase en su trono, viéndolo antes, habl6 de la resurreccion de Cristo, que

su alma no fue dejada en el Hades, ni su carne vio corrupcion (Hechos 2:29-31).

Pedro dijo que David no se referia a ¢l mismo, sino que hablaba de
Cristo. Aunque Cristo en verdad murid y su cuerpo fue sepultado en una
tumba, y su espiritu entrd en la dimension de los muertos (hades), no fue
abandonado ni su cuerpo experimentd corrupcion. ;Por qué? Porque Dios lo
levant6 de los muertos. Y de esa manera, cuando confesamos que Cristo
descendio al infierno, nos proponemos celebrar que el hades no pudo
retenerlo.



CAPITULO 8

AL TERCER DIA RESUCITO DE
ENTRE LOS MUERTOS

. P or qué buscais entre los muertos al que vive? (Lucas 24:5). Esta es
éﬁa de las preguntas mas sorprendentes de toda la Biblia, la cual fue
formulada por dos angeles con “vestiduras resplandecientes” (Lucas 24:4).
Nadie iria a una tumba a buscar a alguien que esta vivo, lo cual es
exactamente el punto que querian senalar los dngeles: “No estd aqui, sino
que ha resucitado” (Lucas 24:6).

Los angeles recordaron, ademas, a las mujeres que habian ido a la tumba

a preparar el cuerpo, que Jesus, estando en Galilea, les habia dicho: “Es
necesario que el Hijo del Hombre sea entregado en manos de hombres
pecadores, y que sea crucificado, y resucite al tercer dia” (Lucas 24:7).

jJesucristo resucitd al tercer dia! Estas son las mejores noticias de la
historia de la humanidad. La resurreccion de Jesucristo de los muertos no es
solo una verdad histérica, ni el milagro supremo, sino la promesa misma de
salvacion para todos lo que creen y se arrepienten de sus pecados. La
historia entera gira alrededor de la encarnacion del Hijo de Dios, y la obra
redentora de Cristo descansa en el hecho de que, al tercer dia, El resucitod de
los muertos.



El testimonio de las Escrituras

Los Evangelios afirman y narran sin reservas la resurreccion corporal de
Jesus. Cada uno de los autores de los Evangelios, Mateo, Marcos, Lucas y
Juan, escribieron acerca de la tumba vacia, de los testigos y de las
apariciones del Cristo resucitado. El libro de Hechos presenta la cruz y la
resurreccion como pilares de la predicacion apostolica en la iglesia
primitiva. Ademas, las epistolas amplian las implicaciones teologicas de la
resurreccion. La esencia completa de la teologia del Nuevo Testamento
encuentra su expresion suprema en la resurreccion de Jesucristo.

Cada uno de los cuatro Evangelios biblicos presenta un testimonio
coherente de la resurreccion corporal de Cristo. Mientras que los primeros
testigos de la tumba vacia pudieron haber expresado confusion respecto al
hecho inesperado, cada Evangelio desde su Optica registra con claridad la
historicidad de la resurreccion en Mateo 28, Marcos 16, Lucas 24 y
Juan 20. Después que los primeros dos testigos, que fueron dos mujeres,
regresaron de la tumba vacia, sus palabras acerca de la resurreccion
parecieron un disparate a los oidos de los discipulos. Pedro examino
entonces por si mismo la tumba vacia. Después de examinar la tumba vacia,
se fue, maravillandose de lo que habia sucedido (Lucas 24:12). Jesus mismo
aparece en el relato mas adelante en Lucas, cuando encuentra a dos

hombres y dice:

iOh insensatos, y tardos de corazon para creer todo lo que los profetas han dicho! ;No era
necesario que el Cristo padeciera estas cosas, y que entrara en su gloria? Y comenzando desde
Moisés, y siguiendo por todos los profetas, les declaraba en todas las Escrituras lo que de ¢l
decian (Lucas 24:25-27).

Aunque la reprension de Jesus parece enérgica, las palabras defienden su
resurreccion y demuestran que fue el cumplimiento de la profecia esperada.
Sus discipulos debian esperar su resurreccion, porque Jesis les habia
hablado de ello en muchas ocasiones (Mateo 17:22; 26:61; Marcos 8:31;



14:58; Lucas 9:22; Juan 2:19). Los Evangelios testifican sistematicamente
acerca de la resurreccidon corporal e historica de Jesus.

Por otro lado, Cristo y su resurreccion impulsaban y validaban el mensaje
de los apdstoles y de la iglesia primitiva. Al comienzo del libro de los
Hechos, Pedro proclamé con denuedo su certeza de que Cristo era el
Salvador divino precisamente porque Dios lo habia resucitado de los
muertos: “al cual Dios levantd, sueltos los dolores de la muerte, por cuanto
era imposible que fuera retenido por ella” (Hechos 2:24). Para Pedro y los
otros discipulos, la resurreccion de Jesus confirmaba su posicion como el
heredero prometido que se sentaria en el trono de David (Hechos 2:29-36).
El sermén de Pedro, al principio de Hechos, constituye un modelo de la
doble proclamacion apostodlica: la cruz y la resurreccion. En efecto, los
pecadores son llamados a la fe y al arrepentimiento precisamente por causa
de la cruz y de la resurreccion. Pedro predicé a los gentiles y establecio esta

relacion entre la cruz, la resurreccion y el arrepentimiento:

A quien mataron colgandole en un madero. A éste levantd Dios al tercer dia, e hizo que se
manifestase; no a todo el pueblo, sino a los testigos que Dios habia ordenado de antemano, a
nosotros que comimos y bebimos con ¢l después que resucitdé de los muertos. Y nos mando6 que
predicasemos al pueblo, y testificdsemos que ¢l [Jesus] es el que Dios ha puesto por Juez de
vivos y muertos. De éste dan testimonio todos los profetas, que todos los que en €l creyeren,

recibiran perdon de pecados por su nombre (Hechos 10:39-43).

Pedro entendié que la resurreccion garantiza la esperanza de salvacion.
Asimismo, al final de Hechos, Pablo confirm¢ este concepto al plantear una
clara correlacion entre la resurreccion de Jesus y el perdon de los pecados:
“Mas aquel a quien Dios levantd, no vio corrupcion. Sabed, pues, esto,
varones hermanos: que por medio de ¢l se os anuncia perdon de pecados”
(Hechos 13:37-38). La resurreccion de Cristo no fue solo una doctrina
esencial para la iglesia primitiva, sino que constituye la esencia de la

proclamacién apostolica y del testimonio de la iglesia hoy.



Pablo y los demas escritores del Nuevo Testamento ensefiaron
ampliamente acerca de la resurreccion. Pablo no escatim6 en palabras
cuando considerd la necesidad teoldgica de la resurreccion: “si Cristo no
resucitod, vuestra fe es vana; ain estais en vuestros pecados” (1 Corintios
15:17). Sin embargo, la muerte y la resurreccion de Cristo juntas salvan a
todos aquellos que estan sujetos a la muerte y la corrupcion (véase Hebreos
2:14-15). En otras palabras, gracias a la resurreccion de Cristo todos
aquellos que estaban muertos en pecados tienen esperanza de una vida
nueva: “Porque por cuanto la muerte entr6 por un hombre, también por un
hombre la resurreccion de los muertos. Porque asi como en Adan todos
mueren, también en Cristo todos seran vivificados” (1 Corintios 15:21-22).
Por consiguiente, Pablo not6 que Dios levanté a Jesus “para nuestra
justificacion” (Romanos 4:25; véase Romanos 10:9-10). Jesis muri6 para
pagar por el pecado humano y fue resucitado para llevar a cabo la
justificacidon; de hecho, puesto que Jesus no se quedd muerto, los cristianos
no siguen en sus pecados.

Pedro también subray6 la resurreccion de Cristo en el contexto de la
salvacion: “Bendito el Dios y Padre de nuestro Senor Jesucristo, que segiin
su grande misericordia nos hizo renacer para una esperanza viva, por la
resurreccion de Jesucristo de los muertos™ (1 Pedro 1:3). Los cristianos, en
su regeneracion, experimentan el mismo poder de resurreccion que levantd
a Cristo de entre los muertos. Nosotros podemos nacer de nuevo porque
Jesucristo se levanto del sepulcro.

Después de examinar algunos versiculos del Nuevo Testamento que
mencionan la resurreccidon, considera algunos temas principales que

delinean los siguientes pasajes:

* Primero, la cruz y la resurreccion representan una accion salvadora
unificada (Romanos 4:24-25).

* Segundo, como una promesa del futuro, la iglesia predica la



resurreccidon corporal de Cristo de entre los muertos (Lucas 24:24).

* Tercero, la resurreccion en cuerpo de Cristo es el cumplimiento de las
promesas de Dios en el Antiguo Testamento (Lucas 24:25-27).

* Cuarto, la resurreccion de Cristo de los muertos provee el fundamento
de nuestra salvacion, puesto que El vive para siempre para interceder
por nosotros (Hebreos 7:25).

* Quinto, la resurreccion de Cristo es un incentivo para el arrepentimiento
(Hechos 10:39-43; 13:37-38).

* Sexto, los cristianos experimentan el mismo poder de resurreccion en la
santificacion (1 Pedro 1:3).

» Séptimo, la resurreccion identifica a Jesucristo como el verdadero Hijo
de Dios (Hechos 17:30-31). La resurreccion de Cristo no es una simple
doctrina entre muchas otras, sino que reviste la maxima importancia
doctrinal.

Recordemos como el apostol Pablo empezo el gran capitulo acerca de la
resurreccion:

Ademas os declaro, hermanos, el evangelio que os he predicado, el cual también recibisteis, en
el cual también perseverais; por el cual asimismo, si retenéis la palabra que os he predicado,

sois salvos, si no creisteis en vano (1 Corintios 15:1-2).

Este es el evangelio que salva, dijo Pablo con denuedo, a menos que
hayan creido en vano. ;Qué quiere decir creer en vano? Pablo explico aqui
que si Cristo no hubiera resucitado en cuerpo, nosotros seguimos muertos
en nuestros pecados. “Y si Cristo no resucito, vuestra fe es vana; aun estais
en vuestros pecados” (1 Corintios 15:17).

Pablo prosigui6d para dejar el asunto claro: “Si en esta vida solamente
esperamos en Cristo, somos los mas dignos de conmiseracion de todos los

hombres™ (1 Corintios 15:19). Esta es la razon por la cual Pablo pone la



cruz y la resurreccion en el centro del evangelio, y pone de relieve las
prioridades teologicas:

Porque primeramente os he ensefiado lo que asimismo recibi: Que Cristo murid por nuestros
pecados, conforme a las Escrituras; y que fue sepultado, y que resucito al tercer dia, conforme a
las Escrituras (1 Corintios 15:3-4).

Observa claramente el lenguaje que Pablo usdé en este pasaje:
primeramente, conforme a las Escrituras. El apdstol llama nuestra atencion
y nos lleva a enfrentar la realidad del evangelio y la centralidad de la cruz y
de la tumba vacia. Aqui vemos igualmente que las palabras del Credo de los
Apostoles son extraidas directamente de la Biblia.

Importancia teolégica

Para ilustrar un poco mas la centralidad teologica de la resurreccion,
consideremos las tres dimensiones de la importancia teoldgica de la
resurreccion. Primero, gracias a la resurreccion los cristianos encuentran
Jjustificacion. El Padre justifica o ratifica al Hijo al aceptar el sacrificio del
Hijo a favor de los cristianos, y el Padre demuestra esta reivindicacion por
medio de la resurreccion. Por tanto, la resurreccion constituye una prueba
de que la expiacion que hizo Jesus fue aceptada por el Padre (Romanos
4:24-25; Filipenses 2:8-9).

Segundo, la Biblia describe la regeneracion como el resultado del poder
de la resurreccion. Pablo or6 para que los efesios conocieran “la
supereminente grandeza de su poder para con nosotros”, y escribié que este
poder fue revelado cuando “operd en Cristo, resucitandole de los muertos”
(Efesios 1:19-20). Asimismo, en virtud de su union con Cristo, el poder de
la resurreccion transforma la vida del cristiano en una mayor semejanza de
Cristo (Romanos 6:3-5, 8; 1 Corintios 15:20-23; Efesios 1:18-20). Calvino



caracteriz6 la resurreccion en términos practicos tanto de justificacion como

de regeneracion:

Con su muerte se quitd de en medio el pecado, y por su resurreccion quedd restaurada y
restituida la justicia. Porque, ;c6mo podria El, muriendo, librarnos de la muerte, si hubiera sido
vencido por ella? ;Coémo alcanzamos la victoria, si hubiera caido en el combate? Por eso
distribuimos la sustancia de nuestra salvacion entre la muerte y la resurreccion de Jesucristo, y
afirmamos que por su muerte el pecado qued6 destruido y la muerte muerta; y que por su
resurreccion se establecid la justicia, y la vida renaci6é. Y de tal manera que, gracias a la

resurreccion, su muerte tiene eficacia y virtud.[1]

Efectivamente, el Nuevo Testamento, la fuente de la teologia de Calvino,
aplica sistematicamente la terminologia de la resurreccion a la regeneracion
del cristiano. Pedro, al igual que Pablo, asociaron el lenguaje de la
regeneracion con la resurreccion de Cristo. Los cristianos fueron hechos
para ‘“‘renacer para una esperanza viva, por la resurreccion de Jesucristo de
los muertos”. La resurreccion de Cristo provee la fuente de nueva vida
espiritual, una nueva vida que participa de la vida resucitada de Cristo
(1 Pedro 1:3)

Tercero, la resurreccion de Cristo presagia una gran glorificacion
escatologica del pueblo de Dios. De hecho, la resurreccion de Jesus
representa en si misma un suceso escatologico y significa el comienzo de la

resurreccion escatologica para todos los cristianos:

La glorificacion es el paso final en la aplicacion de la redencion. Tendrd lugar cuando Cristo
vuelva y resucite los cuerpos de todos los creyentes de todos los tiempos que han muerto, y los
vuelva a unir con sus almas, y cambie los cuerpos de todos los creyentes que estan vivos, por
ello dandoles a todos los creyentes al mismo tiempo cuerpos perfectos de resurreccion como el

suyo propio.[2]

Pablo indicé que la resurreccidon de Cristo simboliza el “primogénito de
entre los muertos” (Colosenses 1:18). En consecuencia, la resurreccion de

Cristo prefigura la resurreccion colectiva de su pueblo. Asimismo, la



resurreccion de Cristo constituye las “primicias” de los que durmieron
(1 Corintios 15:20, 23), y el término “primicias” (Romanos 8:23; 11:16;
16:5) asegura que vendran mas. Asimismo, las expresiones ‘“el postrer
Adéan” y el “espiritu vivificante” (1 Corintios 15:45) revelan que Jesucristo
es el creador de una nueva raza, de un pueblo al margen de la autoridad de
Adan. Adéan comunic6 a la humanidad “la imagen del terrenal”, pero en
Jests los cristianos un dia seran portadores de “la imagen del celestial”
(1 Corintios 15:49).

La resurreccidn corporal de Jesucristo provee la garantia de que quienes

creen en El también se levantaran de los muertos. Pablo escribi6:

Pero esto digo, hermanos: que la carne y la sangre no pueden heredar el reino de Dios, ni la
corrupcion hereda la incorrupcion.

He aqui, os digo un misterio: No todos dormiremos; pero todos seremos transformados, en
un momento, en un abrir y cerrar de ojos, a la final trompeta; porque se tocara la trompeta, y
los muertos serdn resucitados incorruptibles, y nosotros seremos transformados. Porque es
necesario que esto corruptible se vista de incorrupcion, y esto mortal se vista de inmortalidad.
Y cuando esto corruptible se haya vestido de incorrupcion, y esto mortal se haya vestido de
inmortalidad, entonces se cumplird la palabra que esté escrita: Sorbida es la muerte en victoria.
;Donde estd, oh muerte, tu aguijon? ;Donde, oh sepulcro, tu victoria? Ya que el aguijon de la

muerte es el pecado, y el poder del pecado, la ley (1 Corintios 15:50-56).

Por eso los cristianos gozan entonando canticos acerca del Cristo
resucitado. Si el cuerpo de Cristo se hubiera quedado en la tumba, el pecado

todavia nos tendria atrapados en sus garras.

Conclusion

La resurreccion de Cristo sienta las bases teoldgicas sobre las cuales el
cristiano encuentra el perdon de pecados, la liberacion de la muerte y la
vida eterna. Ahora podemos ver por qué la tumba vacia es la fuente de tal
esperanza y la seguridad de nuestra salvacion. La resurreccion de Cristo de

los muertos cumpli6 todas las promesas de Dios. Ahora, los cristianos



podemos esperar el fin de los tiempos cuando Cristo destruirda la muerte
para siempre, una accion que El empez6 con su resurreccion de los muertos.
El Padre ha anunciado a toda la creacion, en el cielo y en la tierra, que

Jesucristo es el Senor resucitado.

[1]. Juan Calvino, Institucion de la religion cristiana ((Rijswijk: FELIRE, 1999), 386.
[2]. Grudem, Teologia sistemdtica, 870-871 (véase capitulo 4, n. 4).



CAPITULO 9

ASCENDIO AL CIELO, Y ESTA
SENTADO A LA DIESTRA DE DIOS
PADRE TODOPODEROSO

S 1 el Credo de los Apostoles omitiera la ascension de Jestus a los cielos
y su lugar a la diestra del Padre, ;te darias cuenta de ello? Gran parte
de la literatura y de la devocion cristianas gira alrededor de la cruz y de
Cristo, y de todo lo que Jesus logréo en su sacrificio, asi como en su
resurreccion de los muertos. El énfasis sobre la Segunda Venida también
establece las bases de la espiritualidad y la esperanza cristianas. Sin
embargo, la ascension al cielo recibe poco o ningun reconocimiento entre
muchos cristianos contemporaneos. Pocos sermones que se predican desde
el pulpito explican las incalculables riquezas de la ascension de Cristo a los
cielos. Cantamos pocos himnos, si acaso, acerca de la ascension de Cristo.
Los cristianos no meditan ni aplican a sus vidas la gloriosa realidad de Jests
entronizado en las alturas con el cosmos a sus pies.

Sin la ascension de Jesus, el evangelio carece de poder presente. Cuando
Jesus se sento a la diestra de Dios, El inaugurd una nueva era de esperanza
fundada en su ministerio consumado. Ciertamente, este glorioso

componente del Credo de los Apostoles afirma verdades esenciales sin las



cuales la iglesia no podria sostenerse en pie. Por consiguiente, el esplendor
de la ascension de Cristo al cielo y su coronacion como Rey del universo
deben hacer eco en la vida de los cristianos. Estas dos verdades deberian
instituirse como guias de espiritualidad cristiana. Pocas palabras son tan
consoladoras para el cristiano como “ascendi¢ al cielo y estd sentado a la
diestra de Dios Padre, Todopoderoso™.

;. Qué dice laBiblia acerca de la ascension?

Los redactores del credo incluyeron entre sus afirmaciones solo aquello
que, a su modo de ver, era esencial en la vida cristiana. Por tanto, la Biblia
sirvio como fuente de su trabajo de demarcacion de las bases de la teologia,
la doctrina y la adoracion cristianas. La declaracion de que Jesus ascendio
al cielo y esta sentado a la diestra de Dios fue incluida en el credo en virtud
de su importancia en el Nuevo Testamento y por la fe de la iglesia.

Los Evangelios de Marcos y Lucas contienen la narracion mas completa
y detallada de la ascension de Jesus. Lucas también incluy6 la ascension en
el libro de Hechos. Aunque Mateo y Juan no presentaron un recuento
explicito de la ascension, como tema permea la narrativa de sus Evangelios.
El Evangelio de Mateo se centra en la inauguracion del nuevo reino bajo
Jesucristo y senala su ascension a la diestra de Dios. Precisamente, la Gran
Comision expresada en Mateo 28 contiene dulces promesas de Jesus a sus
discipulos. El prometié que su presencia los acompafiaria constantemente
hasta el fin de los tiempos, y que a El pertenecia toda autoridad en el cielo y
sobre la tierra. Juan 3:13 y todo el capitulo 14 de Juan hablan acerca de la
futura ascension de Jests y de su reino celestial venidero.

Sin embargo, los Evangelios de Marcos y Lucas, y el libro de Hechos,
contienen relatos historicos explicitos de los Gltimos momentos del tiempo

que Jesus paso en la tierra con sus discipulos.



* “Y acontecid6 que bendiciéndolos, se separ6 de ellos, y fue llevado
arriba al cielo. Ellos, después de haberle adorado, volvieron a Jerusalén
con gran gozo; y estaban siempre en el templo, alabando y bendiciendo
a Dios” (Lucas 24:51-53).

* “Y el Seior, después que les hablo, fue recibido arriba en el cielo, y se
sento a la diestra de Dios. Y ellos, saliendo, predicaron en todas partes,
ayudandoles el Senor y confirmando la palabra con las sefiales que la
seguian” (Marcos 16:19-20).

» “Pero recibiréis poder, cuando haya venido sobre vosotros el Espiritu
Santo, y me ser€is testigos en Jerusalén, en toda Judea, en Samaria, y
hasta lo ultimo de la tierra. Y habiendo dicho estas cosas, viéndolo

ellos, fue alzado, y le recibié una nube que le ocultdé de sus ojos”
(Hechos 1:8-9).

Estos tres pasajes dan testimonio de la intimidad y del drama que se vivio
en los ultimos momentos que pasd Jesus con sus discipulos. Marcos y
Lucas registraron este suceso para provecho de toda la iglesia. Sus relatos
preservan la belleza que encierra este momento y la esperanza que los
cristianos tienen en el reino eterno de Cristo sobre la creacion. La ascension
de Cristo revela tres pilares que son esenciales en la teologia cristiana.
Primero, la ascension de Cristo fundamenta su exaltacion. Segundo, la
ascension establece la venida del Espiritu Santo. Tercero, la ascension

asegur6 una morada eterna para los cristianos en el cielo.

La exaltacion de Cristo

Yo tuve un querido amigo que sirvié como administrador del Southern
Baptist Theological Seminary (Seminario Teoldgico Bautista del Sur). El
sefior Glenn Miles vivia en Crystal Springs, Mississippi. Acostumbraba a
preguntarme: “;Cudndo vas a subir a vernos?”. Yo pensaba que ¢l se

equivocaba. Por simple geografia, yo diria que mi posicion en Louisville,



Kentucky significa que yo tendria que bajar, no subir. Yo dije: “Sefior
Miles, yo tendré que bajar a verlo”. El dijo: “No, joven. Desde Crystal
Springs, Mississippi todo va hacia abajo”. Entiendo lo que quiso decir. Para
el sefior Miles, su pequefia porcion de tierra en Mississippi era un lugar
sagrado, honorable y sin par sobre la tierra.

Dios dispuso la ascension para exaltar a Cristo por encima de toda la
creacion. Cada relato de la ascension muestra que Cristo subio al cielo. El
lenguaje empleado en el relato de Lucas es que “fue llevado arriba al cielo”
(24:51). Este ascenso, mas que una progresion espacial desde la tierra hacia
el cielo, consagra la gloria, la supremacia y la exaltacion de Jesucristo. El
Padre recibi6 a su Hijo de vuelta a su trono de gloria. Pablo reveld la

exaltacion de Cristo después de su ascension:

La cual oper6 en Cristo, resucitandole de los muertos y sentdndole a su diestra en los lugares
celestiales, sobre todo principado y autoridad y poder y sefiorio, y sobre todo nombre que se
nombra, no sélo en este siglo, sino también en el venidero; y sometio todas las cosas bajo sus
pies, y lo dio por cabeza sobre todas las cosas a la iglesia, la cual es su cuerpo, la plenitud de

Aquel que todo lo llena en todo (Efesios 1:20-23).

El Padre resucitd a Jesus de entre los muertos para sentarlo con Fl a su
diestra. Este asiento representa el lugar de suprema autoridad sobre la
creacion entera. La estrella mas enorme y el atomo invisible estan bajo el
gobierno de Jesucristo. Cada trono sobre la tierra, cada rey en autoridad,
cada poder en el cosmos se somete al reinado de Aquel que vencid el
sepulcro.

El hecho de que Cristo esté sentado a la diestra de Dios destaca el reino
presente de Cristo y su obra perpetua a favor de los creyentes. El Cristo
resucitado y exaltado es Profeta, Sacerdote y Rey. Como nuestro Sumo
Sacerdote, El intercede por los creyentes delante del Padre. El es eterna y
perfectamente nuestro Mediador delante del Padre. Como leemos en

Hebreos 7:25: “por lo cual puede también salvar perpetuamente a los que



por €l se acercan a Dios, viviendo siempre para interceder por ellos”. Si
bien nos era indispensable la expiacion de Cristo en la cruz en nuestro
lugar, también necesitamos su intercesion delante del Padre. Nuestra
salvacion depende de su fidelidad como nuestro Mediador y como Sumo
Sacerdote, sentado a la diestra del Padre.

Pablo también escribi6 acerca de la exaltacion de Cristo en su bello
himno cristologico que se encuentra en Filipenses 2:9-11. En este pasaje,
Pablo escribi6 que Dios “exaltd hasta lo sumo” a Jesus. Su exaltacion
contiene tal poder que aun la proclamacién de su nombre lleva a toda la
creacion a postrarse delante de su gloria y de su trono. Un dia, toda lengua,
toda tribu y toda nacion resonaran unanimes para declarar el sefiorio de
Jesucristo. La ascension de Cristo, por tanto, funciona como una coronacion
cosmica mediante la cual el Padre confirma el sacrificio de Cristo y somete
al universo a su reinado.

Sin la ascension, Jesus no estaria reinando ahora mismo a la diestra de
Dios Padre. Después que Jesus completod su obra y obedecio la voluntad de
su Padre, hasta la muerte, las huestes celestiales lo recibieron en casa con
esplendor celestial. El Padre exalto a su Hijo y lo sent6 en el trono que esta
por encima de todos los tronos. Jesus declard “consumado es” (Juan 19:30),
y luego el Padre lo resucitdo de los muertos y lo recibié de vuelta. Esta
verdad establece la esperanza de cada seguidor de Jesucristo. Sin esta
ascension, exaltacion y coronacion, Jesis no poseeria autoridad para
gobernar ni, en definitiva, reconciliar consigo todas las cosas (Colosenses

1:18-20). En pocas palabras, no existiria un evangelio para proclamar.

La venida del Espiritu Santo

Cuando Jesus ascendio al cielo no dejo a sus discipulos solos en el
mundo. Antes bien, la ascensién asegurd para ellos, y para todos los
cristianos de todas las eras, el poder que conocerian y del cual dependerian.

Sin este poder, los cristianos fracasarian en su fe, permanecerian indefensos



contra Satanas, y no tendrian la certeza de su estatus como hijos de Dios. La
ascension de Jesus dio paso a la entrega del Espiritu Santo a la iglesia.

Cuando Jesus hablé a sus discipulos acerca de su partida inminente, los
consold con esta asombrosa declaracion: “Pero yo os digo la verdad: Os
conviene que yo me vaya; porque si no me fuera, el Consolador no vendria a
vosotros; mas si me fuere, os lo enviaré” (Juan 16:7). Jesus comunicé la
desventaja que suponia para sus discipulos y para la iglesia el hecho de que
El no ascendiera al cielo. Sin esta ascension, el Espiritu no podia venir; vy,
de una manera misteriosa y espectacular, la presencia del Espiritu eclipsa la
presencia fisica de Jesucristo.

Jests sefiala a sus discipulos la necesidad que tienen de la venida del
Espiritu, y lo necesario que es para ellos que El ascienda. Jests presentd
tres razones por las cuales su ascenso y la sucesiva venida del Espiritu

marcan un punto decisivo para sus discipulos y para la iglesia (Juan 16:13-
14).

1. “Cuando venga el Espiritu de verdad, ¢l os guiara a toda la verdad”.
Cuando Jesus ascienda, el Espiritu vendra y dara testimonio de la
verdad. Jesus sabia que sus discipulos iban a enfrentar tiempos
turbulentos, persecuciones feroces y obstaculos teoldgicos que
parecerian insuperables. Sin embargo, el Espiritu guiara a la iglesia en la
verdad de Cristo y los guardaré del peligro del error doctrinal.

2. El “os haré saber las cosas que habran de venir”. El Espiritu no solo
guiard a los discipulos a toda verdad, sino que revelard la esperanza
escatologica de la iglesia. Esta revelacion, consagrada en las Escrituras,
guiara a la iglesia a lo largo de los siglos. Las glorias futuras de la
victoria final de Cristo resplandecen como una luz para cada creyente.

3. “El “tomara de lo mio, y os lo hara saber”. El Espiritu Santo proclama
la palabra de Cristo al pueblo de Cristo. Por tanto, el Espiritu trae la
revelacion directa de Dios a la iglesia. Lo hace por la salud de la iglesia



y por su supervivencia como peregrinos que estan de paso hacia la
ciudad celestial. Sin la revelacion que provee el Espiritu de las cosas de
Cristo, la iglesia no tendria palabra para guiarlos, ni instruccién por la
cual vivir, ni verdad sobre la cual basar su esperanza. La iglesia recibio
del Espiritu la Palabra inspirada de Dios que guia a los creyentes en
cada faceta de su discipulado. Por consiguiente, la ascension de Cristo
asegurd la plenitud de la revelacion de Dios a su iglesia, la cual
comunicé a través del poder y del ministerio del Espiritu. Esta
comunicacion vino a la iglesia en forma de la Biblia, la Palabra de Dios

inspirada por el Espiritu.

A la luz de lo anterior, la ascension de Cristo proveyo para la iglesia el
don del Espiritu Santo. Jesus reveld a sus discipulos que, sin su ascension,
el Espiritu Santo no vendria para cumplir su papel vital e indispensable para
el pueblo de Dios. Los cristianos hoy deben reconocer la conexidon
fundamental que existe entre la ascension de Cristo y el ministerio del
Espiritu Santo. Sin la primera, la Gltima no se habria vuelto realidad. Sin la
ultima, la iglesia no habria sobrevivido, como tampoco podria sobrevivir la

iglesia hasta hoy.

La morada eterna del pueblo de Dios

Por ultimo, la ascension de Cristo asegura la morada eterna para el pueblo
de Dios en el cielo. Jests consold a sus discipulos frente a su partida
inminente con promesas invaluables (Juan 14:1-4). Dijo a sus discipulos
que, cuando El partiera, iria a preparar un lugar para el pueblo de Dios. En
efecto, Jesus dijo: “En la casa de mi Padre muchas moradas hay; si asi no
fuera, yo os lo hubiera dicho; voy, pues, a preparar lugar para vosotros”
(Juan 14:2). Por lo tanto, Jesus notifico a su iglesia que debia partir no solo

para su exaltacion, sino también para dar el Espiritu Santo. La ascension de



Jesus preparo el camino para el lugar de descanso eterno de la familia de la
fe.

Jesus no ascendi6 al cielo para no hacer nada. El esta ocupado preparando
un hogar para todos sus seguidores en la tierra. Jesus aseguro el anticipo
con su sangre. Todos aquellos que se arrepienten de sus pecados y ponen su
fe en Cristo participan de esta rica bendicion y se convierten en ciudadanos
del reino celestial. Con frecuencia, los cristianos fallan en reconocer las
glorias inescrutables de la gracia que Cristo reveld (Juan 14). El dejo
establecida nuestra esperanza futura en el cielo con su ascension a la diestra
del Padre. Su reinado presente sirve como recordatorio para todos los
creyentes de que su ciudadania esta en el cielo.

Jesus se centrdo no en las “moradas” en la casa del Padre; mas bien,
comunico la bendita fraternidad y la comunion eterna que existen entre
Cristo y su pueblo. Jesus dijo: “vendré otra vez, y os tomaré a mi mismo,
para que donde yo estoy, vosotros también estéis” (Juan 14:3). Asi, la
ascension de Jesus asegurd una comunion intima con Dios mismo en la era
venidera. Esta verdad provee un consuelo incomparable para todos aquellos
que creen en Jesucristo. Pablo dijo: “Porque habéis muerto, y vuestra vida
esta escondida con Cristo en Dios” (Colosenses 3:3). La intimidad de este
lenguaje deberia maravillar a todos los que conocen su pecado y aiin asi han
descubierto la gracia inconmensurable de Dios. Los cristianos de todas
partes se glorian en la herencia que Jesucristo mismo prepara para ellos,

para nosotros, juntos, como pueblo de Cristo.

Una teologia de la ascension

Hasta ahora hemos explorado lo que la Biblia revela acerca de la ascension
de Cristo y las glorias de su reino celestial. La escasa contemplacion de los
cristianos de la ascension de Cristo obedece a deficiencias en la teologia de

la ascension y del sinnimero de doctrinas que estan relacionadas con esta



afirmacion del Credo de los Apostoles. De hecho, la doctrina de la
ascension de Cristo funciona como una base vital sobre la cual se levanta
todo el evangelio cristiano. Sin esa base, no tenemos seguridad en el
presente ni esperanza para el futuro. Especificamente, las doctrinas de la
vindicacion de Cristo, la realidad del cielo, y nuestra union con Cristo
fluyen poderosamente de la confesion: “ascendid al cielo y estd sentado a la

diestra de Dios Padre Todopoderoso™.

La vindicacion de Jesus

La ascension de Jesus evidencia el sello de aprobacion de Dios para todo
lo que Cristo ha hecho. El Padre recibe al Hijo de vuelta con gozo porque
Jesus cumplio perfectamente todo lo que el Padre le ordend. Las palabras de
Jests en su agonia, “consumado es”, expresan a la vez un dolor atroz y una
victoria incomparable. Dolor porque el Hijo de Dios colgaba de una cruz,
ejecutado por hombres malvados. Los pecados de la humanidad lo
mantuvieron alli colgado. Al mismo tiempo, “consumado es” constituye
una formidable declaracion de victoria, una victoria sobre la muerte y el
diablo, y el cumplimiento de todas las promesas de Dios por medio de
Cristo. Después de la ascension de Jesus, el Padre sent6 a su Hijo a su
diestra y manifestd su aprobacion de la vida y del ministerio de Cristo.
Especificamente, Dios Padre envio a Jesis a sentar las bases del nuevo
reino y a obtener la salvacion de los pecadores.

En su primer sermoén en la tierra, Jesus proclamd: “El tiempo se ha
cumplido, y el reino de Dios se ha acercado; arrepentios, y creed en el
evangelio” (Marcos 1:15). Mediante su encarnacion, Jesus hizo realidad la
venida del reino de Dios. La ascension de Cristo marca un momento
glorioso para este nuevo reino. Mientras estuvo en la tierra, el Cristo
encarnado empez6 a revertir los efectos de la maldicion. Los ciegos
recobraron la vista, los cojos pudieron caminar, y los muertos resucitaron.

El también expuso la ensefianza correcta y la revelacion completa de las



promesas de Dios en el Antiguo Testamento. Ensefio su verdadero
significado y con su instruccion, basada en las Escrituras, liber6 al pueblo
del peso y de las tradiciones que les habian impuesto los escribas y los
fariseos. Cuando Jesus vino, vino a establecer un nuevo reino, un reino que
haria todas las cosas nuevas, un reino que se extiende hasta la eternidad.

La ascension de Cristo lleva el fruto de este nuevo reino. Aunque los
primeros frutos han llegado, su plenitud est4 por cumplirse todavia. La frase
escatologia inaugurada define la era en la cual vivimos actualmente. La
iglesia vive en la realidad del “ya pero todavia no” del reino. El ministerio
de Jesls y su ascension al trono del cielo inaugur6 el nuevo reino eterno del
reinado de Cristo, y establecié el nuevo pacto. Sin embargo, este nuevo
reino todavia no se ha manifestado plenamente.

A pesar de que vivimos en la era del “ya pero todavia no”, la ascension
de Jesus marca la vindicacion de su tiempo aqui en la tierra al sentarlo Dios
en el trono celestial. Esta vindicacion inauguré una nueva era en la tierra,
una era en la cual se ha introducido la nueva creacidn, se han revertido las
maldiciones de la caida, y Cristo estd sentado por encima del cosmos
despué¢s de haber aplastado la cabeza de la serpiente. Su vindicacion
mediante el reino vendra en toda su plenitud cuando esta tierra haya pasado
y se hagan realidad las palabras de Apocalipsis 21:3-4: Moraremos con
Dios y El morara con nosotros. Dios enjugard toda lagrima. La muerte
dejara de existir. Toda pena cesard. El dolor serd olvidado. Lo viejo sera
hecho nuevo.

Asimismo, a través de la vida obediente, la muerte y la resurreccion de
Jests, la salvacion ha venido a los pecadores. Jestis compendid su propdsito
de venir a la tierra diciendo: “Porque el Hijo del Hombre vino a buscar y a
salvar lo que se habia perdido” (Lucas 19:10). Desde la eternidad pasada,
Dios se propuso redimir a los pecadores por medio de la sangre de

Jesucristo (Efesios 1:3-9). Aunque la cruz le causé agonia y sufrimiento a



Jesus, trajo consuelo y gozo eternos a los cristianos, y consiguid nuestra
salvacion del pecado.

Si Cristo no hubiera ascendido al cielo, los cristianos seguirian muertos
en sus pecados. La ascension de Cristo reson6 desde los cielos como la
aprobacion de Dios del ministerio de Cristo. La iglesia puede descansar
confiada en el perdon de pecados porque Dios levant6 a Cristo de los
muertos y lo sentd en el trono del cielo. El Padre ratifico al Hijo y esta
ratificacion funciona como un sello sobre el perdon de pecados. Dios envio
a Jests a redimir a su pueblo. La ascension de Jesus marca el fundamento
seguro y sella el logro de esa obra.

Jesucristo vino a la tierra a establecer un reino y a redimir a un pueblo.
[ Qué tienen que ver estos dos propdsitos con su ascension? La ascension
proclama la certidumbre del reino y la suficiencia de la obra sacrificial de
Cristo. La ascensién comunica la aprobaciéon del Padre de estos logros de
Cristo. Asi que el reino que Cristo inaugurd nunca cesara de existir. Lo que
Dios establecid y decreté nunca fallara (NUimeros 23:19). Asimismo, al
recibir a su Hijo, el Padre aceptd el sacrificio de Jestis como pago por el
pecado. El Padre declar6 que la cruz era suficiente. Esto significa que
cuando un pecador “se arrepiente y cree en el evangelio” sera llamado hijo
de Dios. La ascension revelo la ratificacion de Dios de la obra terrenal de
Cristo. Sin la ascension, los cristianos no podrian vivir en la confianza de

un reino que es eterno y una cruz que es suficiente.

La realidad del cielo

En la cronica que hace Marcos de la ascension, escribio: “Y el Seiior,
después que les habld, fue recibido arriba en el cielo, y se sento a la diestra
de Dios” (16:19). Marcos identifico claramente un lugar especifico al cual
Jestis ascendid. Por consiguiente, la ascension de Jests proveyod una base
adicional para una ubicacién literal del cielo, el lugar donde mora Dios,

junto con las huestes celestiales y su pueblo.



Algunas personas y grupos consideran el cielo o la vida después de la
muerte como un estado o una actitud mental. Esas personas rechazan el
cielo como un lugar fisico en sentido literal. Sin embargo, las Escrituras
hablan del cielo no en un lenguaje sub jptivo, sino como una ubicacion
ob ptiva. El cielo existe como una realidad y un lugar en el cual viviran un
dia por la eternidad todos los que creen en Cristo. La Biblia no revela la
ubicacion exacta del cielo. No obstante, muchos pasajes lo describen con un
lenguaje que alude a su direccion: Cristo ascendio al cielo (Marcos 16:19),
el Espiritu Santo descendi6 de ¢l (Mateo 3:16), y Elias subi6 al cielo en un
carro de fuego (2 Reyes 2:11).

El cielo sefiala el lugar de descanso del pueblo de Dios donde tendran
comunién con Dios eternamente cara a cara. El resplandor de la gloria de
Dios llena los lugares celestiales y los creyentes en Cristo disfrutaran de
toda su belleza. Esto deberia animar a los cristianos que viven en la
dimension del “ya pero todavia no” sobre la tierra. A pesar de que los
cristianos padezcamos sufrimiento, persecucion y los efectos del pecado, lo
hacemos con una esperanza segura. Descansamos en las promesas de la
Biblia segin las cuales El mismo “nos llamé a su gloria eterna en
Jesucristo”, nos perfecciona, afirma, fortalece y establece (1 Pedro 5:10).
Este lugar objetivo llamado cielo contiene la herencia mediante la cual
todos los cristianos experimentaran plenamente la gloria del Sefior para

siempre.

Nuestra union con Cristo

Por ultimo, la ascension de Jesus ahonda nuestra comprension de nuestra
union con El. A partir del momento en que depositamos nuestra fe en El,
los cristianos recibimos los beneficios de la salvacion por toda la eternidad.
El tedlogo Wayne Grudem escribid: “Estamos en Cristo, Cristo esta en
nosotros, somos como Cristo, y estamos con Cristo”.[1] Asi, a los ojos de

Dios, hemos sido sepultados y resucitados con Cristo (Romanos 6:5). La



muerte de Jesus se vuelve la nuestra. Su resurreccion se vuelve nuestra
resurreccion. Su herencia se vuelve nuestra herencia.

La ascension de Cristo al cielo es una demostracion de las glorias
infinitas de nuestra unién con El. En particular, Jests reveld la conexion
integral entre su ascension y nuestro reinado con El por toda la eternidad.
Pablo describi6 el reinado de los cristianos que es un resultado de nuestra

union con Jesus. El escribio:

Pero Dios, que es rico en misericordia, por su gran amor con que nos amo, aun estando
nosotros muertos en pecados, nos dio vida juntamente con Cristo (por gracia sois salvos), y

Juntamente con él nos resucito, y asimismo nos hizo sentar en los lugares celestiales con Cristo
Jesus (Efesios 2:4-6).

Dado que Dios puso todas las cosas bajo la autoridad de Jesus, nosotros
también llegamos a ser coherederos con Cristo en virtud de nuestra union
con El (Romanos 8:17). Los cristianos reinan con Cristo y reinaran
plenamente después de su Segunda Venida. En el siglo actual, los cristianos
gobiernan con Cristo a pesar de que no estan fisicamente con el Sefior en el
cielo. Dios ha recibido a su Hijo y le ha asignado un trono de autoridad y,
por nuestra unién con El, como explica Grudem, nosotros también
“participamos en alguna medida en la autoridad que Cristo tiene, autoridad
para luchar «contra potestades que dominan este mundo de tinieblas, contra
fuerzas espirituales malignas en las regiones celestiales» (Ef. 6:12 [nvi]; cf.
vv. 10-18), y luchar con armas que «tienen el poder divino parar derribar
fortalezas» (2 Co. 10:4 [nvi])”.[2]

Sin embargo, en la Segunda Venida de Jesus, la plenitud de nuestro
reinado con Cristo brillard con refulgente belleza. Los cristianos seran
quienes ostenten ‘“‘autoridad sobre las naciones” (Apocalipsis 2:26-27) y
quienes juzguen a los angeles (1 Corintios 6:3). Jesis mismo dijo a la
iglesia en Laodicea: “Al que venciere, le daré que se siente conmigo en mi

trono, asi como yo he vencido, y me he sentado con mi Padre en su trono”



(Apocalipsis 3:21). Por tanto, asi como Cristo asciende y se sienta en el
trono celestial, el Padre posiciona a su pueblo en un trono glorioso de

autoridad en virtud de su unidén con Cristo.

Aplicaciéon de la verdad

Las realidades biblicas y teoldgicas de la ascension de Cristo y de su
reinado celestial deben animar a todos los cristianos a vivir en un estado de
gratitud y de adoracidon. La ascension de Jesus encierra implicaciones

inestimables para el evangelio y sus promesas.

La certeza de la salvacion

La ascension de Cristo provee un fundamento inamovible y seguridad en
nuestra salvacion. La ascension de Jesis marca el sello de la complacencia
del Padre en su ministerio. Cuando el Padre llevo a Jesus al cielo, El
declar6 para siempre la eficacia del sacrificio de Cristo. Cuando el Padre
sento a Jesus a su diestra, todas las cosas quedaron sometidas a Jesis y su
dominio. Nada en la creacion entera vive al margen de su reinado. La
ascension de Jesus, por consiguiente, instaura la seguridad de la salvacion y
la garantia de la perseverancia de los santos. Los cristianos podemos
descansar en el conocimiento de la ascension de Cristo porque conocemos
la obra acabada y constante del Salvador, y su reinado eterno sobre el

CcOoSmaos.

Los medios para vivir con valentia

Por ultimo, puesto que Cristo ha ascendido al cielo, los cristianos
podemos vivir con valentia para la gloria de Dios. Las Escrituras nos
animan diciendo: “Acerquémonos, pues, confiadamente al trono de la
gracia, para alcanzar misericordia y hallar gracia para el oportuno socorro”
(Hebreos 4:16). Nuestra union con Cristo, nuestro Mediador y gran Sumo
Sacerdote, provee un acceso directo a Dios Padre. La certeza de nuestra



unidad se desprende de la ascensién de Cristo y del hecho de que esta
sentado sobre el trono celestial. Alli, en el palacio celestial, Jesus intercede
por su pueblo (Romanos 8:34). Su ascensidén y reinado, por lo tanto,
estimulan una espiritualidad cristiana que se caracteriza por la valentia.
Aquel que pagd la deuda por nuestro pecado se sienta en el trono sobre toda
la creacion. La muerte no pudo retenerlo en el sepulcro. El se levanté de los
muertos, ascendio al cielo, y estd sentado como Rey de reyes y Sefior de
sefiores. Los cristianos pueden vivir con valentia porque nuestro Dios ha
consumado en Cristo la obra, ha cumplido la tarea, y reina sobre todo con

su cuidado providencial.

Conclusion

Cuando Jesus ascendid al cielo, dejo a sus seguidores con una promesa y
con una mision. El prometio el don del Espiritu Santo para ayudarles a
entender la verdad y para vivir en obediencia. Jesus les mandd: “id, y haced
discipulos a todas las naciones” (Mateo 28:19-20). La ascension de Jesus
hace posible esta tarea. Sin su ascension, el Espiritu no habria venido. Sin
su reinado a la diestra de Dios, el cristiano enfrentaria obstaculos
insuperables y una oposicion satanica abrumadora. Pero Cristo si ascendio.
Y Cristo reina, ciertamente, en absoluta autoridad.

La ascension de Jesiis marco su exaltacion y ratificacion. La totalidad de
su ministerio culmind en su ascension, un acontecimiento decisivo que se
convirtid en el sello del deleite del Padre en todo lo que Cristo logro. Por
tanto, la ascension de Jesus asegurd la morada eterna del pueblo de Dios y
apunta a la realidad del cielo como el lugar donde Dios y su pueblo
habitaran juntos para siempre.

La realidad de la ascension de Cristo y de la entronizacidén consagra todas
las esperanzas, las expectativas y las promesas del evangelio. En efecto, sin

la verdad asociada con esta afirmacion, no habria realmente buenas nuevas



qué proclamar en el evangelio. Pero la buena nueva ha venido, porque
Cristo ha ascendido al cielo, marcando su victoria final sobre la muerte. La
buena nueva ha venido, porque Cristo esta sentado en el trono y ha
inaugurado un nuevo reino, una nueva era, un nuevo dia de salvacioén para
el pueblo de Dios. Y Aquel que ha ascendido al Padre y ahora estd sentado
a su diestra es el mismo Cristo que mando a su iglesia ir a todas las
naciones a hacer discipulos, “bautizdndolos en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espiritu Santo; ensefiandoles que guarden todas las cosas que os
he mandado”. Ese mismo Cristo dio también esta promesa: “He aqui yo
estoy con vosotros todos los dias, hasta el fin del mundo” (Mateo 28:19-
20).

[1]. Grudem, Teologia sistemdtica, 882 (véase capitulo 4, n. 4).
[2]. Grudem, 652.



CAPITULO 10

DESDE ALLi VENDRA A JUZGAR A
LOS VIVOS Y A LOS MUERTOS

S er humano es ser una criatura con historia. Desde los primeros dias de
nuestra vida comprendemos que cada historia que vale la pena ser
contada o escuchada tiene un principio, un desarrollo y un final. Muchas de
las historias que escuchamos en la infancia empiezan con la frase “érase
una vez” y terminan con la expresion “y vivieron felices para siempre”.
Todos deseamos que las historias tengan un final.

El aspecto temporal de la humanidad nos exige entender que hay un final
hacia el cual se dirige la historia, y un fin para nuestra historia tal como la
conocemos. Como criaturas temporales, nos limita la duracion de la vida y,
aunque vivimos en un marco de pasado, presente y futuro, nuestras vidas se
dirigen a un final. Sin importar cual sea nuestra cosmovision, la escatologia
o las creencias de cada persona acerca del futuro juegan un papel vital en su
existencia. Todos tenemos alguna vision del futuro, y vivimos nuestra vida

a la luz de esa vision.

Escatologias rivales

Toda cosmovision, no solo el cristianismo, ofrece un planteamiento acerca



de codmo va a terminar la historia. Toda cosmovision debe tener alguna
explicacion para lo que va a suceder al cosmos, y una vision acerca de la
importancia de ese fin. En toda la civilizacidon occidental, el cristianismo ha
tenido una mayor influencia en las visiones escatologicas que cualquier otra
cosmovision, y la escatologia del cristianismo revela un juicio final.

Un rival de la escatologia cristiana surgio en los tltimos dos siglos con la
secularizacion de la cultura occidental. Los laicistas niegan cualquier
elemento sobrenatural en el universo. Por consiguiente, dan por sentado que
la energia en el cosmos va a disiparse en alguna forma no energética y que
al final todo va a quedar en el olvido. La gran pregunta para la mayoria de
los laicistas no es si habra un final, sino si va a presentarse como una
explosion o como un susurro. ;Sera el deslizamiento lento e inexorable de
ser a no ser y de energia a entropia? ;O serd como un cataclismo, una
conclusion equivalente al comienzo de nuestro universo con un “big bang”
(“gran explosion™)? ;Serd el final tan solo un silencio eterno cuando toda la

materia colapse en un agujero negro?

Anhelos para el futuro

Sin importar cudl sea nuestra cosmovision, los seres humanos tenemos un
anhelo instintivo de conocer el futuro y de vivir a la luz del futuro.
Entendemos el presente a través de una recoleccion del pasado y de una
esperanza que aguarda el futuro. Esta comprension del futuro es necesaria
para entender como podemos vivir, como podemos amar, como podemos
esperar, y como podemos ser fieles en el presente. Tanto el pasado como el
futuro explican el presente.

Las Escrituras nos presentan una gran metanarrativa que nos lleva desde
la creacidn hasta la nueva creacion. El evangelio cristiano se expresa en una
historia que abarca el pasado, el presente y el futuro. El pasado es nuestro
pecado y lo que Dios ha hecho por nosotros y por medio de Cristo. El



presente consiste en codmo nosotros debemos responder a lo que Dios ha
logrado por nosotros en Cristo. Y el futuro se trata de como vamos a esperar
con confianza el cumplimiento de todas las promesas de Dios. El Credo de
los Apostoles refleja esta misma orientacion futura en las palabras: desde
alli vendra a juzgar a los vivos y a los muertos.

Hasta este punto, la mayor parte del credo se ubica en el tiempo pasado.
“Fue concebido por el Espiritu Santo, nacido de la virgen Maria; sufrio bajo
Poncio Pilato; fue crucificado, muerto y sepultado. Descendio al infierno.
Al tercer dia resucito de entre los muertos. Ascendio al cielo”. Todos son
hechos histéricos. Cuando miramos la historia cristiana, todos estos
aspectos del evangelio se encuentran en el pasado. Esa es la provision de
Dios para nosotros en espacio, tiempo e historia por medio de Cristo.

Luego el credo pasa al tiempo presente, que se refleja en la obra de Cristo
por nosotros ahora. El reina como Profeta, Sacerdote y Rey, como nuestro
mediador ante el Padre. El “estd sentado a la diestra de Dios Padre
Todopoderoso”. Después, el credo pasa al tiempo futuro: “desde alli vendra
a juzgar a los vivos y a los muertos”.

La historia de la Biblia esta enmarcada en su escatologia, y expresa la
gloria de Dios en sus tratos con la humanidad en una linea de tiempo
completa. Pasamos de la creaciéon a la caida, a la redencién y a la
consumacion, y si alguno de estos capitulos en la gran obra de Dios faltara
o pasara a un segundo plano, perderiamos la totalidad de la gloria de Dios
que se encuentra en el evangelio de Jesucristo.

En otra faceta de Geénesis 3, hay implantado en nuestro corazéon y en
nuestra alma un anhelo que orienta nuestra mirada a lo que Dios ha provisto
para nosotros en el futuro. Asi como Israel anhelaba al Mesias, toda la
humanidad habia deseado y sigue deseando atn la salvacion de los
sufrimientos de este mundo, un deseo que solo puede ser satisfecho

verdaderamente por medio de la fe en Cristo y del establecimiento



definitivo de su reino en gloria. Anhelamos la consumacién de nuestra
salvacion (Juan 10:28). Se nos dice que Cristo no solo vino a “llevar los
pecados de muchos”, sino que también ‘“aparecera por segunda vez, sin
relacion con el pecado, para salvar a los que le esperan” (Hebreos 9:28). En
esta promesa, cada anhelo humano sera satisfecho.

Asi pues, los cristianos no se limitan nada mas a poner su esperanza en
Cristo para luego seguir viviendo conforme a las pasiones de su ignorancia
pasada. Esta es una exhortacion para cada creyente: “esperad por completo
en la gracia que se os traerd cuando Jesucristo sea manifestado” (1 Pedro
1:13). La gravedad de esta esperanza exige vivir con un gran anhelo y

confianza en Cristo.
Juicio
Jeslis nos ensefld a poner nuestra mira en la esperanza bendita y en el

juicio venidero:

De la higuera aprended la parabola: Cuando ya su rama esta tierna, y brotan las hojas, sabéis
que el verano esta cerca. Asi también vosotros, cuando veais todas estas cosas, conoced que
esta cerca, a las puertas. De cierto os digo, que no pasara esta generacion hasta que todo esto
acontezca. El cielo y la tierra pasaran, pero mis palabras no pasaran. Pero del dia y la hora
nadie sabe, ni aun los angeles de los cielos, sino s6lo mi Padre. Mas como en los dias de
No¢, asi sera la venida del Hijo del Hombre. Porque como en los dias antes del diluvio estaban
comiendo y bebiendo, casandose y dando en casamiento, hasta el dia en que Noé entr6 en el
arca, y no entendieron hasta que vino el diluvio y se los llevé a todos, asi sera también la
venida del Hijo del Hombre. Entonces estaran dos en el campo; el uno serd tomado, y el otro
sera dejado. Dos mujeres estaran moliendo en un molino; la una sera tomada, y la otra sera

dejada. Velad, pues, porque no sabéis a qué hora ha de venir vuestro Sefior (Mateo 24:32-42).

Y continuo:

Cuando el Hijo del Hombre venga en su gloria, y todos los santos angeles con ¢él, entonces se
sentara en su trono de gloria, y seran reunidas delante de ¢l todas las naciones; y apartara los
unos de los otros, como aparta el pastor las ovejas de los cabritos. Y pondra las ovejas a su

derecha, y los cabritos a su izquierda. Entonces el Rey dira a los de su derecha: Venid, benditos



de mi Padre, heredad el reino preparado para vosotros desde la fundacion del mundo (Mateo
25:31-34).

Mas adelante, en el mismo capitulo, Jesus advierte acerca del juicio:
“Entonces dird también a los de la izquierda: Apartaos de mi, malditos, al
fuego eterno preparado para el diablo y sus angeles” (Mateo 25:41).

Estos pasajes afirman claramente que Cristo regresara en juicio sobre los
pecadores, razén por la cual el credo declara: “desde alli vendra a juzgar a
los vivos y a los muertos”. Cristo viene, y viene a juzgar.

En su primera venida, Cristo vino como Salvador y Redentor. Vino
“concebido por el Espiritu Santo, nacido de la virgen Maria”. Vino como un
bebé humilde. En ese momento, la historia dificilmente se percatd de este
nifio Mesias envuelto en panales, acostado en un pesebre. El anuncio de su
llegada solo fue comunicado a los humildes pastores que se encontraban
cerca. Cuando El vino la primera vez, vino en humildad. Pero cuando venga
de donde esta ahora sentado a la diestra de Dios, las cosas van a ser muy
diferentes. Cuando venga como el Sefior crucificado, resucitado y
ascendido, jvendrd como Aquel ante cuya presencia toda rodilla se doblara!
Vendrd como Aquel a quien toda lengua confesara como Sefor.

Parte de la ratificacion de Dios de su Hijo es que Aquel que fue juzgado
de manera tan equivocada por la humanidad vendra ahora para ejecutar
juicio justo sobre cada ser humano. Aquel que fue juzgado serd el Juez. Las
Escrituras hablan del “tribunal de Dios” (Romanos 14:10, nbla). Habla de
aquel dia como “el dia grande y espantoso de Jehova” (Joel 2:31). Sin
embargo, las Escrituras también dejan claro que Jesus es el agente de dicho
juicio. En el Evangelio de Juan leemos que “el Padre a nadie juzga, sino
que todo el juicio dio al Hijo” (Juan 5:22). Pablo dijo a los atenienses: “por
cuanto ha establecido un dia en el cual juzgara al mundo con justicia, por
aquel varon a quien designo, dando fe a todos con haberle levantado de los
muertos” (Hechos 17:31). Pablo también se refirid al Sefior Jesucristo como



el “juez justo” (2 Timoteo 4:8), y habl6 del “tribunal de Cristo” (2 Corintios
5:10) ante el cual todos debemos comparecer. El lenguaje de la Biblia es
claro y coherente. Cristo vendra a juzgar a toda la humanidad, y nadie
escapara de su juicio, nadie.

El deleite del Padre en el Hijo no es solo porque la plenitud de la Deidad
habite en El, sino que el plan del Padre es que la plenitud de la Deidad se
manifieste en el final de toda la historia cuando el Hijo sea enviado “de alli”
a juzgar. La venida del Sefior expresa la esperanza cristiana. Los cristianos
viven en expectativa, esperando la era de la promesa, la era en la cual
Jesucristo introducira en toda su plenitud el reino de Dios.

Durante mis afios de adolescencia, en un grupo juvenil acostumbrabamos
a plantear la siguiente pregunta: “Si el Sefior regresara, ;qué nos
encontraria haciendo en ese momento?”. Yo no s€, pero yo no quisiera estar
en Disney World. No que sea pecaminoso ir a Disney World. Simplemente
no quiero que el Sefior me encuentre en el momento de su regreso para
juzgar al cosmos posando para una foto con Mickey Mouse. No quiero estar
en la atraccion de “Dumbo, el elefante volador” cuando venga el Rey de
gloria. Preferiria estar comunicando el evangelio a alguien.

En realidad, los cristianos pueden vivir sus vidas con gozo y en plena
seguridad. Pueden comer, beber, dormir, y si, incluso ir a Disney World. El
asunto mas importante no es donde estés cuando el Sefor regrese ni qué
estaras haciendo en ese momento. La pregunta es, ;seras hallado fiel? ;Te
encontrara El como alguien que le pertenece por la fe?

Aunque no sabemos cuando regresara Cristo, si sabemos como regresara.
Vendré en gloria, estard vestido de esplendor. Si Isaias vio a Dios “sentado
sobre un trono alto y sublime” (Isaias 6:1), con su manto que llenaba el
templo, nosotros también podemos esperar un dia en el cual el manto de la
gloria de Dios llenara la tierra entera. De un extremo al otro de la tierra,

desde el horizonte donde se levanta hasta donde se pone el sol, el cosmos



entero exhibird instantdneamente la gloria de Dios como el agente de la
creacion, la redencion y el juicio.

Cristo viene en gloria, en poder y en majestad. También vendra en forma
corporal. No es un juez incorpéreo el que viene; es Jesus, quien vendra en
su cuerpo resucitado que evidencia su sufrimiento y su expiacion por
nuestros pecados. Como dice claramente la Biblia, nadie se quedaréd sin
saber que el juicio ha llegado (Mateo 16:27). Juan escribio: “Entonces vi el
cielo abierto; y he aqui un caballo blanco, y el que lo montaba se llamaba
Fiel y Verdadero, y con justicia juzga y pelea” (Apocalipsis 19:11). Aqui
termina la guerra espiritual:

Sus ojos eran como llama de fuego, y habia en su cabeza muchas diademas; y tenia un nombre
escrito que ninguno conocia sino ¢l mismo. Estaba vestido de una ropa tefiida en sangre; y su
nombre es: EL VERBO DE DIOS. Y los ejércitos celestiales, vestidos de lino finisimo, blanco
y limpio, le seguian en caballos blancos. De su boca sale una espada aguda, para herir con ella
a las naciones, y ¢l las regira con vara de hierro; y ¢l pisa el lagar del vino del furor y de la ira
del Dios Todopoderoso. Y en su vestidura y en su muslo tiene escrito este nombre: REY DE
REYES Y SENOR DE SENORES.

Y vi a un angel que estaba en pie en el sol, y clamd a gran voz, diciendo a todas las aves que
vuelan en medio del cielo: Venid, y congregaos a la gran cena de Dios, para que comais carnes
de reyes y de capitanes, y carnes de fuertes, carnes de caballos y de sus jinetes, y carnes de
todos, libres y esclavos, pequeios y grandes. Y vi a la bestia, a los reyes de la tierra y a sus
ejércitos, reunidos para guerrear contra el que montaba el caballo, y contra su ejército
(Apocalipsis 19:12-19).

Los cristianos pueden contar con toda seguridad con estos titulares en las
noticias. jEl Rey viene! Y las imagenes descritas aqui para no ser olvidadas,
muestran a un Rey que viene a ejecutar venganza contra sus enemigos.

Este retrato de Jesus no suele aparecer en las ilustraciones de escuela
dominical ni en las escuelas biblicas de vacaciones. Sin embargo, el
Espiritu Santo usa este lenguaje grafico e inconfundible para describir la
majestad de Cristo. El Rey viene para llevarse a su iglesia, y viene para

traer bendicion y consuelo definitivos a su pueblo elegido. Viene a rescatar



a los suyos de este siglo malo. Y viene a ejecutar juicio sobre cada ser
humano.

La Biblia dice claramente que, en el dia final, Cristo va a separar las
ovejas de las cabras. Las ovejas de Cristo iran a la bendicion eterna en el
cielo, y las cabras sufriran tormento eterno en el infierno. Vivimos en una
época en la que hay muchas personas que intentan “maquillar” el infierno.
Incluso algunos evangélicos tratan de minimizar la ensefianza biblica acerca
del infierno, y sugieren que no es un tormento eterno sino simplemente la
destruccion de la existencia. Sin embargo, esta idea no se ajusta al texto
biblico.

Un reconocido tedlogo sugiere que existe un infierno, pero que quienes
estan alli simplemente han sido despojados de su personalidad, de modo
que ya no son verdaderamente humanos.[1] A mi me parece una idea
interesante, pero no logro encontrar esa doctrina en las ensefianzas de la
Biblia. La tendencia hacia el universalismo es un esfuerzo para garantizar
que nadie termine en el infierno. Otros tedlogos liberales tratan de
temporalizar el infierno, de tal modo que es una realidad presente de
pobreza o de sufrimiento, o de miedo existencial. Pero la Biblia presenta un
infierno muy real de tormento eterno consciente.

La manifestacion cosmica de la santidad y de la misericordia de Dios
viene. Anthony Hoekema lo expresa con gran exactitud: “La necesidad de
este juicio no obedece a alguna cuestion acerca del destino del individuo
juzgado. Eso ya fue decidido”.[2] Jesus mismo dejo esto claro cuando dijo:
“El que en ¢l cree, no es condenado; pero el que no cree, ya ha sido
condenado, porque no ha creido en el nombre del unigénito Hijo de Dios”
(Juan 3:18). Quienes han rechazado al Hijo ya estan condenados. La
condenacion ya ha sido decretada. Entonces ;jpor qué es necesario que
venga este dia grande y espantoso del juicio del Sefior?

Primero, este juicio desplegara la soberania de Dios y su gloria a escala



universal, de tal modo que todo ser humano, tanto en el pasado como en el
presente y el futuro, enfrentara la realidad de la manifestacion de la gloria
de Dios en el juicio del Hijo.

Segundo, este juicio es necesario porque, como establecen las Escrituras,
Dios juzgard por medio de Cristo de tal modo que existan juicios que
correspondan a cada situacion, los cuales se expresen en bendiciones para
los redimidos y en juicio sobre aquellos que no creyeron.

Tercero, es necesario que este juicio tenga lugar porque es preciso que
exista un juicio personal. No se trata inicamente de un juicio contra grupos
o naciones. Es un juicio de cada ser humano en particular. Sera declarado
un veredicto para cada ser humano. Para quienes estan en Cristo, el
veredicto (por la justicia de Jesucristo que ha sido imputada), serd para
salvacion y vida eterna. Para quienes estan sin Cristo, el veredicto serd

condenacion.

Justicia perfecta

La justicia humana siempre ha sido y serda limitada. Los sistemas
judiciales pueden enviar a alguien a prision o incluso condenarlo a muerte,
pero no podemos realmente restablecer las cosas. El juicio perfecto que ha
de restablecer la rectitud y la justicia no se limita a castigar nada maés al
ofensor, sino que devuelve la vida al que fue asesinado y da esperanza al
que no la tiene. No solamente son los cristianos y nuestra conciencia de
pecado lo que motiva el clamor de esta clase de justicia perfecta. La
creacion entera clama.

Cada momento de dolor clama por la necesidad de juicio y la aplicacion
de justicia verdadera. En efecto, las Escrituras dan testimonio de que la
justicia verdadera viene. Muchos cristianos pierden de vista esta gran
esperanza. El juicio de Cristo serd tan perfecto que todos los que sean
juzgados, ya sea que los declaren o no justos por medio de Cristo, estaran

de acuerdo con la sentencia del juicio. Aquellos que van al infierno seran



plenamente conscientes de la justicia del veredicto, como también lo estaran
quienes van al cielo en virtud de lo que Cristo ha hecho a nuestro favor.

La justicia perfecta apunta a dos destinos dobles: el infractor pecador
recibird exactamente lo que debe, y el Hijo de Dios ofendido recibiré la
gloria debida. Este juicio afirma la ira de Dios y, si rehuimos hablar con
sinceridad acerca de la ira de Dios, nunca podremos hablar con sinceridad
acerca del amor de Dios. Porque la ira de Dios no significa que El pierda
los estribos. No se trata de una ira injusta. La ira de Dios es la respuesta
apropiada y natural del Santo Dios frente a la rebelion contra su justicia
perfecta. El cielo y el infierno dardn testimonio del juicio perfecto de Dios.

Estas verdades apuntan una vez mas al evangelio, porque ningun pecador
por si mismo y en si mismo es capaz de sobrevivir este juicio. El tunico
medio de supervivencia, el inico medio para la absolucion o la salvacion,
es el amor sacrificado de Cristo, nuestro defensor y nuestro juez. Los
cristianos debemos vivir con apremio, porque entendemos que en este siglo
presente Dios nos usard para arrebatar a algunos del maligno. La realidad
escatologica, es decir, de los ultimos dias, nos recuerda la urgencia de
comunicar el evangelio, porque lo escatologico va a la par con la
proclamacion de Jesucristo entre las naciones. Nuestro entendimiento del
futuro nutre nuestras acciones en el presente, de ahi que las misiones y el
evangelismo sean actividades escatologicas, centradas y nutridas por el
conocimiento de la venida de Cristo.

El futuro estaba presente en Cristo, pero el futuro también estd presente
en la salvacion de cada ser humano, de cada pecador que viene a la fe en el
Sefior Jesucristo. Aquel que de lo contrario seria juzgado culpable y
enviado al infierno, ahora es declarado inocente en el juicio, no porque sea
inocente, sino porque ese pecador estd cubierto por la sangre del Sefior
Jesucristo.

El hecho de que Cristo “desde alli vendra a juzgar a los vivos y a los



muertos” nos revela que no vamos a tener la mejor vida que es posible
gozar ahora, y que tampoco debemos buscarla. Quienes tienen la mejor vida
ahora van a enfrentar una vida muy diferente en la era venidera. Nosotros
cantamos, leemos las Escrituras, anunciamos el evangelio, predicamos la
Palabra en el marco del reino venidero. Podemos comer, beber, servir y
dormir con confianza solo porque tenemos la seguridad de que conocemos
el futuro. El futuro es Jesucristo, y estamos seguros en El.

[1]. N. T. Wright, Surprised by Hope: Rethinking Heaven, the Resurrection, and the Mission of the
Church (Nueva York: HarperOne, 2008), 180-185.

[2]. Anthony Hoekema, The Bible and the Future (Grand Rapids: Eerdmans, 1979), 253-254.



CAPITULO 11

EL ESPIRITU SANTO

a Gran Comision es, como conviene, uno de los pasajes de las
L Escrituras que mejor conocen los cristianos. Jesus dijo a sus discipulos:
“Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra. Por tanto, id, y haced
discipulos a todas las naciones, bautizandolos en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espiritu Santo; ensefiandoles que guarden todas las cosas que os
he mandado; y he aqui yo estoy con vosotros todos los dias, hasta el fin del
mundo” (Mateo 28:18-20).

La forma trinitaria del bautismo cristiano, es decir, la practica en la cual
los creyentes se bautizan en el nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu
Santo, constituye uno de los testimonios biblicos mas claros y mas
conocidos de nuestro Dios trino.

La Trinidad es una doctrina inescrutable. Ningun cristiano puede agotar
su significado. Al mismo tiempo, ningun cristiano puede negar la Trinidad,
y este pasaje nos ayuda a entender por qué esto es cierto. Conocer al tnico
Dios verdadero es conocerlo como Padre, Hijo y Espiritu. Dondequiera que
se encuentra el verdadero cristianismo, se encuentra la afirmacién de la
Trinidad.

Una manera de entender la doctrina de la Trinidad es considerar que la

doctrina surgi6 de la necesidad de afirmar y de explicar que Dios es uno, y



que también es Padre, Hijo y Espiritu Santo. El monoteismo es basico, y se
atribuye a Dios como quien se revela tanto en el Antiguo como en el Nuevo
Testamento. El Shema, el versiculo mas central de la fe de Israel, declara
esta verdad de manera majestuosa: “Oye, Israel: Jehova nuestro Dios,
Jehova uno es” (Deuteronomio 6:4). Ese solo versiculo no podria ser mas
claro. La Biblia entera da testimonio de que Dios es uno.

Aun asi, al mismo tiempo y sin reparo alguno, la Biblia revela y afirma

también las siguientes proposiciones:

1. El Padre es Dios.
2. El Hijo es Dios.
3. El Espiritu Santo es Dios.

La doctrina de la Trinidad es el modo fiel como la iglesia expresa todas
estas verdades de manera coherente y sistematica.

Al mirar en retrospectiva la Gran Comision, el modelo de verdad
cristiana quedd completamente claro, incluso al ordenar el bautismo en el
nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo. Como lo expresa uno de
los himnos mas estimados de la fe cristiana, alabamos a “Dios en tres
personas, bendita Trinidad”.

Cuando ingres¢ al grado séptimo experiment¢ mi primera gran
controversia teologica. Todo comenzd en la cafeteria de la escuela cuando
una compaiiera empez6 a discutir acerca de los dones del Espiritu Santo, y
luego empezo6 a cuestionar la legitimidad de mi iglesia y mi teologia. Mi
compaiiera habia quedado atrapada en la euforia del movimiento
carismatico, que entonces estaba en boga en el panorama religioso
estadounidense.

Estando en esta discusién con mi compainera, me di cuenta de que, al

tratar de formular mis argumentos, llegué a una vergonzosa conclusion: Yo



sabia muy poco acerca del Espiritu Santo. Como comprendi mas adelante,
no era el Ginico en esa situacion.

Muchos cristianos se quedan realmente cortos en su comprension del
Espiritu Santo, o la tercera persona de la Trinidad. Cuando confesamos
juntos “creo en el Espiritu Santo”, creemos como Jesucristo ensefid a su
iglesia a creer. Esta frase del credo contiene apenas cinco palabras, pero son
cinco palabras resonantes, que revelan el misterio de Dios y recuerdan a los
creyentes nuestra continua dependencia del Espiritu Santo.

A pesar de las glorias contenidas en esta afirmacion del credo, pocos en
la actualidad estamos familiarizados con la doctrina del Espiritu Santo, o lo
que los tedlogos denominan pneumatologia. En algunos circulos
evangglicos, el Espiritu Santo ha quedado relegado de nuestros intereses
teologicos; se nos ha dejado con una vision anémica del Espiritu y, como
resultado, una relacion deficiente con el tercer miembro de la Trinidad.
Jestis mismo dijo: “Pero yo os digo la verdad: Os conviene que yo me vaya;
porque si no me fuera, el Consolador no vendria a vosotros; mas si me
fuere, os lo enviaré” (Juan 16:7). Jesus dijo a discipulos, como a todos
nosotros, que tener el Espiritu en realidad es mejor que tener a Cristo
fisicamente presente entre nosotros. Por sorprendente que parezca esta
afirmacion, jcon cuanta frecuencia piensan los creyentes en el Espiritu y en
su ministerio? ;Creemos realmente las palabras que pronunci6o Jesus en
Juan 16?

Nuestro silencio en lo concerniente al Espiritu acusa nuestra fe, apaga
nuestra adoracion, despoja a la iglesia, empaia la belleza del evangelio y
roba la gloria del misterio resplandeciente de la Trinidad. La razon de
nuestro silencio nace quizds de los innumerables malentendidos y usos
indebidos de la doctrina del Espiritu. Los debates y las controversias
interminables han plagado la espiritualidad cristiana, llevando a muchos a

rehuir por completo la pneumatologia. Sin embargo, abandonar y renunciar



a la verdad del Espiritu menoscaba nuestra propia espiritualidad y debilita a
quienes abrazan falsas nociones acerca del Espiritu. No debemos callar esta
gloriosa doctrina. Debemos perseverar en escudrifiar las Escrituras y en
sacar a la luz la belleza de lo que el Credo de los Apdstoles afirma en este

breve enunciado: “Creo en el Espiritu Santo”.

El ministerio del Espiritu: Juan 14 al 16

Cuando Jests se preparaba para su pasion, dejo a sus discipulos unas
tltimas palabras de consuelo. El era consciente de la preocupacion y de la
angustia que embargaban sus almas cuando aceptaron la realidad de que su
tiempo con su Maestro se acercaba a su fin. Por ese motivo, Jests los
instruy6 en el ministerio del Espiritu y en el papel vital que El
desempeiiaria en sus vidas y en sus ministerios. En estos tres capitulos,
Jesus hablo en detalle acerca del gozo inexplicable del don del Espiritu, y
de nuestra gran necesidad de su venida (Juan 14-16). Jesus describio al
Espiritu como Aquel que mora, Aquel que ensena, Aquel que testifica y

Aquel que lleva a la verdad.

El Espiritu que mora

Y yo rogaré al Padre, y os dara otro Consolador, para que esté con vosotros para siempre: el
Espiritu de verdad, al cual el mundo no puede recibir, porque no le ve, ni le conoce; pero

vosotros le conocéis, porque mora con vosotros, y estara en vosotros (Juan 14:16-17).

Es indudable que el miedo y el panico se apoderaron de los corazones y
de las mentes de los discipulos cuando escucharon por ultima vez al Sefor
Jests. Ellos lo habian seguido y amado, y habian encontrado en El su
proposito. En efecto, Pedro exclamd: “Sefior, ja quién iremos? Tu tienes
palabras de vida eterna” (Juan 6:68). Los discipulos reconocieron, como

también debemos hacerlo nosotros, que sin Dios no tenemos esperanza ni



vida. Sin Dios estamos muertos y desvalidos. El miedo de quedar separados
del Sefior atormentaba el corazén de los discipulos.

Sin embargo, el Senor prometid que no los dejaria huérfanos. La promesa
que dio a los discipulos se extiende hasta nosotros. El pronunci6 palabras
eternas de consuelo cuando declaré que el Espiritu vendria. El Espiritu no
solo vendria, sino que también moraria con los discipulos. Y no solo
moraria con los discipulos de Cristo, sino que moraria en ellos. Jesus
prometio que habria una unidad inescrutable y un vinculo inexplicable entre
el pueblo de Dios y el Espiritu Santo. La intimidad del creyente con el
Espiritu se eleva al lenguaje sagrado de morada. El Espiritu mismo, el
tercer miembro de la Trinidad, mora en ti, en mi y en todos los que
pertenecen a Jesucristo por medio de la fe.

El ministerio del Espiritu de morar en nosotros restaura toda la esperanza
y confirma nuestro fundamento firme de la fe. Aun cuando nos ataque el
enemigo, no puede vencernos, porque el Espiritu mora en nosotros. Puesto
que el Espiritu mora en nosotros, la presencia plena de Dios esta en medio
de nosotros y en nosotros. Por tanto, el Espiritu Santo explica como la
iglesia sobrevive y como el evangelio se extiende hasta los confines de la
tierra. El Espiritu que mora en nosotros explica codmo ti y yo podemos oir
las palabras de la Biblia no como las palabras de hombre, sino como la
verdad de Dios revelada. En efecto, la presencia del Espiritu en ti explica
por que tienes vida.

Jesus prometid el Espiritu como una presencia que mora en nosotros para
siempre. Asi que el Espiritu no solo acude en momentos de dificultad. El
Espiritu no se aleja de ti cuando estas enfrentando luchas constantes con el
pecado. Su presencia en ti no depende de tu obediencia ni de tu esfuerzo. Su
presencia en ti descansa en la gracia infinita y el amor de Dios por ti. Dios
sabe que sin el Espiritu pereceriamos. Por tanto, El promete morar en

nosotros intimamente y para siempre.



El Espiritu que ensena

Mas el Consolador, el Espiritu Santo, a quien el Padre enviara en mi nombre, €l os ensefiara

todas las cosas, y os recordara todo lo que yo os he dicho (Juan 14:26).

Conforme los discipulos aceptaban el hecho de que Jesus iba a ausentarse
fisicamente, es indudable que sintieron el dolor de perder a su amado
Maestro. Cuando Jesus ensefiaba, lo hacia con autoridad (Mateo 7:29). En
efecto, Jesus no solo vino y proclamoé la Palabra de Dios, sino que rein6
como Senor de la Palabra. Su ensenanza echo fuera demonios, dio vida a
los muertos, proclamé el reino presente y venidero, y revelo las verdaderas
glorias de las Escrituras. Como confesé Pedro en un pasaje ya citado, las
palabras que salian de los labios de Jesus eran nada menos que palabras de
vida.

Los discipulos empezaban ya a comprender que Jesus iba a irse para estar
con el Padre. Jesus no solo prometidé que el Espiritu vendria a morar, sino
también a ensenar. El Espiritu de Dios vendra sobre todos aquellos que
creen en Cristo, nos ensefiara todas las cosas y nos recordara la Palabra
inspirada de Dios. Jesus aseguré que sus discipulos no iban a sufrir la
pérdida de su ensefianza. El asegurd su predicacion por medio del poder y
del morar del Espiritu Santo en el pueblo de Dios.

El ministerio de ensefianza del Espiritu debe consolarnos en gran manera
y transformar radicalmente la forma como nos acercamos a las Escrituras.
[ Te presentas delante de Dios en humilde oracion, pidiéndole al Espiritu
que te guie, que te ensefie, y que dirija tus pensamientos? ;Te das cuenta de
la gloriosa verdad que Cristo proclama aqui para ti: que el Espiritu de Dios
mora en ti para ensefiarte las cosas de Dios? Asimismo, el Espiritu ensefia a
todo el pueblo de Dios por medio de la Palabra y de la predicacion de la
Palabra. Esto significa que el Espiritu nos une en una comunidad de pacto
para aprender juntos como un solo pueblo de Dios.

Por tanto, necesitamos al Espiritu en nuestra meditacion personal de la



Palabra, orando para que su presencia nos instruya y nos dirija. También
debemos orar para que el Espiritu ensefie a la iglesia. El instruye a todo el
pueblo de Dios por medio del ministerio de la Palabra. Sin El, nuestro
propio entendimiento de Dios se desviaria, y la iglesia misma se
desplomaria bajo el peso de la falsa ensefianza. Por medio de su ministerio
de ensefianza, el Espiritu preserva y protege cada creyente individual, y de
igual modo garantiza la pureza doctrinal del cuerpo de Cristo como un todo.

La Biblia es, en si misma, el regalo del Espiritu Santo, y cada palabra de
las Escrituras estd inspirada por Dios. Pedro afirm6 esta verdad cuando,
guiado por el Espiritu Santo, escribiod: “porque nunca la profecia fue traida
por voluntad humana, sino que los santos hombres de Dios hablaron siendo
inspirados por el Espiritu Santo” (2 Pedro 1:21). jInspirados por el Espiritu
Santo! Y la promesa de Dios es que el Espiritu Santo mismo, que nos dio
las Sagradas Escrituras, capacita a los cristianos para leer y para entender la
Biblia hoy. La Biblia es Palabra viva porque es la Palabra de Dios, “es viva
y eficaz, y mas cortante que toda espada de dos filos; y penetra hasta partir
el alma y el espiritu, las coyunturas y los tuétanos, y discierne los
pensamientos y las intenciones del corazon” (Hebreos 4:12). El Espiritu
Santo nos da las Escrituras, abre nuestros ojos para ver las Escrituras, y abre
nuestros corazones para creer la Palabra de Dios. El Espiritu Santo hace
posible la predicacion de la Palabra y garantiza que nunca vuelva vacia
(Isaias 55:11).

El Espiritu que testifica

Pero cuando venga el Consolador, a quien yo os enviaré del Padre, el Espiritu de verdad, el
cual procede del Padre, ¢l dara testimonio acerca de mi. Y vosotros daréis testimonio también,

porque habéis estado conmigo desde el principio (Juan 15:26-27).

Este pasaje donde Jesus reveldo un orden de autoridad en la Trinidad
describe un misterio maravilloso. El orden de autoridad de ninguna manera

postula una jerarquia de divinidad y de poder en la Trinidad. Cada miembro



de la Trinidad es consustancial, igual en divinidad y en poder, Dios mismo.
Sin embargo, la Biblia también nos presenta el misterio del Dios trino, un
misterio glorioso en el que todos aquellos que estan en Cristo se gloriaran
por toda la eternidad. En estos versiculos de Juan, Jesus reveld que el
Espiritu vendra y que no dara testimonio de si mismo, sino de Cristo.

Esta verdad esencial explica por qué no hablamos del Espiritu Santo en el
mismo lenguaje y conocimiento con el que hablamos acerca del Padre y del
Hijo. El Espiritu Santo viene a dar testimonio de la persona y de la obra de
Cristo. El Espiritu Santo, por tanto, exalta al Hijo y testifica de su obra
consumada en el Calvario. Esto se convierte en un criterio de evaluacion
para las iglesias en todo el mundo: Dondequiera que se halla presente el
Espiritu de Dios, no se encuentra el testimonio acerca del Espiritu Santo
tanto como el testimonio acerca de Cristo. Por consiguiente, donde existe
un testimonio vivo, biblico, urgente, fiel, entusiasta, gozoso y transformador
de Cristo, puedes estar seguro de que el Espiritu Santo estd obrando
vivamente.

Esta verdad nos protege de los errores que plagan a tantas iglesias y que
ponen un acento sobre el Espiritu Santo que no es biblico. El Espiritu se
convierte en el centro de su fe. El Espiritu acapara sus pensamientos al
tratar de propiciar manifestaciones del Espiritu en sus propias vidas y
congregaciones. Sin embargo, Jesus recordo a sus discipulos lo que traera el
testimonio del Espiritu: un testimonio acerca de Jesus que exalta a Cristo y

que nos senala la esperanza que tenemos en nuestra union con El.

El Espiritu que lleva a la verdad

Pero cuando venga el Espiritu de verdad, ¢l os guiard a toda la verdad; porque no hablard por
su propia cuenta, sino que hablara todo lo que oyere, y os hara saber las cosas que habran de

venir. El me glorificard; porque tomara de lo mio, y os lo hara saber (Juan 16:13-14).

Por ultimo, Jesus nos ensefa que el Espiritu viene a llevarnos a la verdad.

De hecho, este pasaje nos dice que el Espiritu es verdad. El no solo viene a



dar testimonio de la verdad, sino que viene como la verdad misma. Por
tanto, la verdad viene y mora en el pueblo de Dios y en medio de ¢l. La
razon por la cual Cristo podia declarar que su partida beneficiaria a los
discipulos es porque el Espiritu itba a morar en el pueblo de Dios y a
proclamar la verdad de Dios en su interior.

Los cristianos deben encontrar consuelo en el Espiritu de verdad que
mora en ellos. Vivimos en una era de la posverdad, una era que
practicamente niega la existencia de cualquier verdad absoluta. La realidad
de nuestro contexto cultural orienta de manera natural nuestras estrategias
evangelisticas. Sin embargo, no debemos creer que la era de la posverdad
en la cual vivimos no haya afectado de algin modo nuestras propias
percepciones de realidad y de verdad. El Espiritu Santo no da un testimonio
contradictorio en el pueblo de Dios. El testifica de la verdad. En ocasiones,
la verdad que El lleva trae conviccién de nuestras propias acciones y
conducta. A veces la verdad que El proclama nos llama a tomar medidas
drasticas. A veces, puede ser muy dificil enfrentar la verdad. No obstante,
debemos saber que el Espiritu en nosotros es el Espiritu de verdad. El dara
testimonio de la verdad que exige una respuesta a su testimonio. El Espiritu
Santo nos llama a la verdad de Dios y a su voluntad para nuestras vidas.
Con esta obra del Espiritu, los cristianos deben recordar que la verdad los
haré libres (Juan 8:32).

La vida en el Espiritu

Las palabras de Jesus a sus discipulos que estan registradas en Juan 14-16
revelan el ministerio del Espiritu Santo que todo creyente experimenta en su
caminar con Cristo. Sin embargo, la Biblia imparte las realidades de los
ministerios del Espiritu en nuestra vida personal. La Biblia nos llama a
andar en el Espiritu (Galatas 5:16), nos llama a ser guiados por el Espiritu

(Romanos 8:14). Por consiguiente, es necesario que, a la luz del ministerio



del Espiritu, exploremos la relacion que los creyentes deben tener con el
Espiritu. Esta relacion orienta la manera en que debemos vivir de tal modo

que exaltemos a Cristo, hacer morir el pecado y perseverar hasta el fin.

Hacer morir las obras de la carne

Asi que, hermanos, deudores somos, no a la carne, para que vivamos conforme a la carne;
porque si vivis conforme a la carne, moriréis; mas si por el Espiritu hacéis morir las obras de la

carne, viviréis (Romanos 8:12-13).

Romanos 8 concluye la gloriosa presentacion del evangelio. En efecto, en
el versiculo 1, Pablo revela la verdad maravillosa que imparte vida segun la
cual no hay condenacion para quienes estan en Cristo Jesus. Cristo llevo la
condenacion de la ley sobre si mismo, y Dios, por medio de nuestra fe en
Cristo, nos acredita a nosotros la justicia de Jesus en su totalidad. Por tanto,
la fe en Cristo no solo nos limpia de nuestro pecado, sino que nos imparte la
justicia completa de Jesucristo. Por eso no hay condenacion para los que
estan en Cristo Jesus.

Sin embargo, la gloria del gran intercambio en el que Cristo toma nuestro
pecado y nos imputa su justicia, no da licencia para una vida de pecado
continuo y sin arrepentimiento. Esta falsa nocion se conoce como
antinomianismo. Si los cristianos quedan libres de los requerimientos de la
ley por cuenta de Cristo, ;puede entonces un cristiano vivir como le place?
Pablo formulé una pregunta similar al principio de Romanos 6, donde
respondié con un rotundo “en ninguna manera”. Pablo hizo saber a los
cristianos que ahora deben vivir en el Espiritu (Romanos 8). Debemos
poner nuestra mira en las cosas de arriba (Colosenses 3:2). Los cristianos no
deben poner su mira en la carne, “porque el ocuparse de la carne es muerte,
pero el ocuparse del Espiritu es vida y paz” (Romanos 8:6). Por tanto, los
cristianos deben hacer morir el pecado y buscar la santidad.

(Como pueden los cristianos esperar vidas santas en medio de un mundo



pecaminoso, con el acecho continuo de Satanas que busca a quién devorar?
¢ Como pueden los cristianos procurar la semejanza de Cristo bajo el asedio
del pecado interior y teniendo que vivir en un cuerpo de carne? Pablo
respondié esta pregunta en Romanos 8:12-13. El declaré que, por nuestra
union con Cristo, no debemos vivir segin la carne. Pablo advirti6 que, si
continuamos viviendo segin la carne, demostraremos que nunca
pertenecimos a Cristo y moriremos. Si, por el contrario, hacemos morir las
obras del cuerpo por el Espiritu, viviremos.

La afirmacion “por el Espiritu” no es una referencia de paso. Pablo, bajo
la influencia del Espiritu mismo, incluyd este componente vital de la
santificacion cristiana. No podemos esperar hacer morir el pecado si no
dependemos del poder del Espiritu. Vamos a sucumbir a cada prueba, a
ceder a cada tentacion, y a flaquear ante nuestro antiguo amigo, a menos
que clamemos al Espiritu para que nos adiestre, nos guie y nos llene de su
fuerza para poder soportar. El ministerio del Espiritu mediante el cual mora
en nosotros, da testimonio y lleva a toda verdad no debe quedarse en un
simple concepto teoldgico que debemos creer en nuestra mente. Es preciso
que nuestros corazones lo experimenten.

Los cristianos deben cultivar esta relacion con el Espiritu y orar a El. Los
creyentes en Jesucristo deben reconocer que sin el Espiritu toda esperanza
de santificacion y de perseverancia queda truncada. ;Oras al Espiritu cada
dia y le pides que te ayude en tu lucha contra el pecado? ;Clamas, al igual
que David, “no quites de mi tu santo Espiritu” (Salmo 51:11)? La Biblia
ensefia acerca de nuestra necesidad apremiante del Espiritu y de su
ministerio continuo en nuestra vida. ;Oras con fervor para que more en ti
con poder, para que te enseiie la verdad y para que te dé testimonio de la
gloria de Cristo? Hermanos y hermanas, es imposible que hagamos morir el
pecado sin la asistencia del ministerio del Espiritu. Por tanto, les pregunto:

;Tienes ansias del Espiritu? Cristo envia el Espiritu a su pueblo con un



propésito sublime. El no envia al Espiritu, la tercera persona de la Trinidad,
para nada menos que los propositos eternos que tiene para ti y para su
iglesia. Jesus conoce nuestra necesidad del Espiritu. ;La conoces tu
también?

Llevar el fruto del Espiritu

Digo, pues: Andad en el Espiritu, y no satisfagais los deseos de la carne... Mas el fruto del
Espiritu es amor, gozo, paz, paciencia, benignidad, bondad, fe, mansedumbre, templanza;

contra tales cosas no hay ley (Galatas 5:16, 22-23).

Hacer morir las obras de la carne supone llevar el fruto del Espiritu. En
efecto, Pablo dijo: “Porque el que siembra para su carne, de la carne segara
corrupcidon; mas el que siembra para el Espiritu, del Espiritu segard vida
eterna” (Galatas 6:8). Por lo tanto, la vida cristiana siembra en el Espiritu,
lo cual produce no solo una cosecha libre del veneno del pecado, sino que
lleva también el fruto del Espiritu.

Si alguien no lleva el fruto del Espiritu, no pertenece a Cristo. Nuestra
vida en el Espiritu implica que las virtudes de la piedad crecen y se
manifiestan en nuestra vida diaria. A medida que hacemos morir el pecado
por el poder del Espiritu, andamos también en el Espiritu, y manifestamos
el fruto de la piedad y el caracter mismo del Espiritu. A medida que
andamos en el Espiritu, la profundidad de nuestro amor, la plenitud de
nuestro gozo, la solidez de nuestra paz, los alcances de nuestra paciencia, la
exuberancia de nuestra bondad, la amplitud de nuestra bondad, la grandeza
de nuestra fidelidad, la nobleza de nuestra mansedumbre, y el sacrificio de
nuestra templanza florecen y producen una gloriosa cosecha que complace
a otros y deleita a Dios. Hermanos y hermanas, nuestro andar en el Espiritu
debe ser fructifero, poderoso y gozoso.

El cultivo de la virtud cristiana solo puede lograrse por medio del
ministerio del Espiritu en nuestra vida. Sin embargo, ti debes buscarlo y

caminar con El. Debes buscar a Dios en su Palabra y perseverar en la



comunién con el pueblo de Dios y en una vida dindmica en comunidad.
Debes orar a Dios y cultivar tu relacion con El. Tu intimidad con el Espiritu
produce una cosecha que el mundo no puede pasar por alto. Me gusta
mucho lo que dice Hechos 4:13, donde los lideres judios quedan
asombrados frente a Pedro y a Juan. Este pasaje dice: “Entonces viendo el
denuedo de Pedro y de Juan, y sabiendo que eran hombres sin letras y del
vulgo, se maravillaban; y les reconocian que habian estado con Jesus”
(Hechos 4:13). En efecto, el mundo conocera la profundidad de nuestro
caminar intimo con Dios. El mundo reconocerd a aquellos que caminan
intimamente con el Espiritu. Todo el pueblo de Dios se ha beneficiado en
gran manera de los santos que han recorrido los senderos mas dulces de
felicidad con el Espiritu, anhelando manifestar su virtud y su gloria en sus
vidas.

Por todo ello te animo a andar en el Espiritu. Condcelo y buscalo a diario
en la Palabra y por medio del poder de la comunion en tu iglesia local.
Depende del Espiritu para llevar su fruto en tu vida. Galatas 5:16 no nos
presenta palabras vacias, sino una promesa de Dios. Si tu andas en el
Espiritu, no satisfards los deseos de la carne. Si tu siembras en el Espiritu,

cosecharas del Espiritu vida eterna.

Conclusion

“Creo en el Espiritu Santo”. Nunca han existido cinco palabras que
confiesen algo mas grandioso, glorioso, poderoso y hermoso. Esta
confesion afirma nada menos que el poder que habita en cada creyente de
Jesucristo. Esta confesion afirma la verdad de Aquel que mora en nosotros,
que nos ensefa, que da testimonio de Cristo, y que nos lleva a la plenitud de
la verdad de Dios. Esta confesion esboza la necesidad indescriptible que
tiene cada hijo de Dios del ministerio del Espiritu en su vida. Esta confesion

también incluye las maravillosas promesas de Dios contenidas en el don del



Espiritu. Empecé este capitulo con el estado lamentable de la
pneumatologia en el que se encuentran los circulos evangélicos
contemporaneos. Oro para que la Palabra de Dios y las verdades
consignadas en el Credo de los Apostoles nos llamen al arrepentimiento y a
una relacion nueva, dinamica y fructifera con el Espiritu de Dios, el Espiritu
que mora en nosotros y que nos ha sellado para siempre en las promesas

eternas del Dios trino.



CAPITULO 12

LA SANTA IGLESIA UNIVERSAL, LA
COMUNION DE LOS SANTOS

1 Credo de los Apdstoles da un giro para pasar de las afirmaciones
E acerca de Dios a la identidad y el caracter del pueblo de Dios. Al
afirmar una creencia en la Iglesia, santa y universal, el credo postula una
conviccion en una comunidad del pueblo de Dios que es eterna, eclesial y
fundada en un pacto. Con ello, el credo descarta cualquier nocion de
cristianismo individualista. Por consiguiente, el credo hace énfasis no en yo,
sino en nosotros. No en mi, SIn0 €n nosotros.

El primer dia como estudiante del Southern Baptist Theological
Seminary, me senté en un salon de clases para iniciar un curso de historia de
la iglesia. Estaba alli, en Norton Hall 195, cuando entr6 Timothy George,
un historiador de la iglesia, un hombre con barba. Acababa de terminar un
doctorado en Harvard, y yo estaba ansioso por aprender. No estaba
preparado para lo que él dijo. El nos miré, analizo el salon de clases, y dijo:
“Mi mision consiste en informarles que existié alguien entre Jesus y sus
abuelas, y entonces convencerlos de que eso importa”. Esto me golpeo

como una bala, porque fue inolvidable la manera en que formulo el



argumento. Si, existen muchos creyentes y muchos siglos entre Jesus y mi
abuela, y eso importa.

El cristianismo contempordneo falla con frecuencia en comprender las
profundidades de la afirmacién del credo y la importancia de la larga linea
ininterrumpida de comunion que une a los cristianos como miembros de la
iglesia de Cristo. El horizonte del cristianismo norteamericano continua
desapareciendo a medida que abraza el duro caracter del individualismo
estadounidense. La ética de la autonomia personal da forma a las mentes,
las expectativas y las cosmovisiones de la mayoria de su poblacion. Esta
¢tica, por desdicha, permea a fondo muchas iglesias evangélicas. No nos
detenemos a reflexionar en lo que significa creer en la iglesia y en la
comunidn de los santos. De hecho, la tipica iglesia estadounidense se ha
convertido en una asociacion voluntaria que no difiere mucho de un club
local o una organizacion que presta servicios. La eclesiologia
estadounidense a menudo se rinde ante un modelo de “cafeteria” espiritual
que esta diseniado para satisfacer las preferencias individuales, en lugar de
congregar al pueblo de Dios en una comunidad que busca adorar y exaltar a
Cristo. La iglesia estadounidense ha quedado relegada a un bien de
consumo, en lugar de ser el cuerpo del Rey del universo resucitado.

Sin embargo, el Credo de los Apostoles no admite una vision deficiente
de la iglesia de Jesucristo. El Credo de los Apostoles consagra una
eclesiologia robusta y biblica, e incluye en su gloriosa confesion una
afirmacion inconmovible de la iglesia. La sabiduria de los padres de la
iglesia contintia a todo lo largo del credo al insistir en una doctrina de la
iglesia que acompafia las afirmaciones acerca de la Trinidad, la expiacion y
la union misteriosa de la deidad y la humanidad de Jesucristo. Por tanto,
para tener un entendimiento correcto de teologia, los cristianos deben
incluir una eclesiologia clara y completa, una doctrina de la iglesia.

Por desdicha, una eclesiologia endeble produce inevitablemente una



iglesia anémica. Por consiguiente, debemos recuperar en nuestra teologia lo
que los cristianos han estimado como un elemento esencial de la fe
cristiana. Implicita en la afirmacidon de nuestra creencia en la iglesia estd
nada menos que nuestra identidad. Sin embargo, para entender las riquezas
condensadas en la doctrina de la iglesia, debemos primero volver a su

fundamento, el cual nos presenta Mateo 16.

El fundamento de la iglesia: La confesion de
Pedro en Mateo 16

En cada uno de los Evangelios tiene lugar un cambio paradigmatico cuando
Jesus pregunta a sus discipulos lo que ellos pensaban acerca de su
identidad. Todo cambi6 cuando Jesus paséd de preguntar lo que otros decian

acerca de El para preguntar a sus discipulos: “;quién decis que soy yo?”.

Viniendo Jesus a la region de Cesarea de Filipo, pregunt6 a sus discipulos, diciendo: ;Quién
dicen los hombres que es el Hijo del Hombre? Ellos dijeron: Unos, Juan el Bautista; otros,
Elias; y otros, Jeremias, o alguno de los profetas. El les dijo: Y vosotros, ;quién decis que soy
yo? Respondiendo Simén Pedro, dijo: Tu eres el Cristo, el Hijo del Dios viviente. Entonces le
respondi6 Jesus: Bienaventurado eres, Simén, hijo de Jonas, porque no te lo reveld carne ni
sangre, sino mi Padre que esta en los cielos. Y yo también te digo, que ti eres Pedro, y sobre
esta roca edificaré mi iglesia; y las puertas del Hades no prevaleceran contra ella. Y a ti te daré
las llaves del reino de los cielos; y todo lo que atares en la tierra sera atado en los cielos; y todo

lo que desatares en la tierra sera desatado en los cielos (Mateo 16:13-19).

En estos versiculos, Pedro confes6é la identidad de Jesucristo. Pedro
identifico a Jesis como mas que un profeta o un simple maestro. Pedro
confeso que Jesus no es otro sino el Hijo de Dios y el Mesias, la simiente de
la mujer que habia sido prometida, lo cual nos lleva de vuelta a Génesis 3.
Sin embargo, Pedro no llegd6 a esta conclusion por simple reflexion

teologica. Dios Padre, en su gracia, le reveld la identidad de su Hijo, y lo



facultd para proclamar la verdadera naturaleza de Aquel que tenia delante
de sus 0jos.

Después de la respuesta de Pedro, Jesis anunci® un mensaje que
cambiaria el curso del mundo entero y de toda la historia de la humanidad.
Jesus dijo que sobre aquellas palabras de Pedro El edificaria su iglesia. Este
pasaje presenta cuatro elementos que constituyen la ontologia de la novia de
Jesus. Jesus reveld que su iglesia se edifica sobre una confesion, sobre la

verdad, en poder y con autoridad.

Edificada sobre una confesion

Jesus edificod su iglesia sobre la confesion de Pedro. En estos dias, la
mayoria de estadounidenses emplean la palabra confesar para referirse al
acto de reconocer una mala conducta. Sin embargo, como hemos visto,
confesar la fe es sostener y defender la fe en publico; confesar la fe con los
santos es confesar la fe junto con el testimonio de todos los verdaderos
cristianos a lo largo de los siglos. Por esta razon, los credos se consideran
confesiones de fe, el acto mediante el cual confesamos juntos la fe. Pedro
confesd que en Cristo yacen todas las esperanzas de Israel. En Cristo se
cumplen todas las expectativas de salvacion que el mundo ha anhelado y
esperado con impaciencia. Pedro proclam¢é la divinidad de Jesus, Dios
encarnado, Emanuel. En pocas palabras, Pedro afirmé la revolucionaria y
trascendental verdad que cambi0 el curso de la historia de la humanidad.

Los efectos de la confesion de Pedro no terminaron alli. Jesus respondio
diciendo que sobre Pedro edificaria su iglesia. En pocas palabras, Jesus
proclamé que su Cuerpo seria edificado sobre las palabras que Pedro
declard. Dondequiera que se encuentra la confesion de Pedro, se encuentra
la iglesia. Dondequiera que se proclama esa confesion, se halla la comunion
de los santos. Por tanto, la confesion de Pedro establecié la fe de la iglesia
de Dios y los términos de entrada, para todo ser humano, a esa comunidad

del pacto. El ingreso al pueblo de Dios empieza con una confesion de



Jesucristo como Sefior, Hijo del Dios vivo. Todos los que hacen esa
confesion, por la gracia de Dios, se convierten en su pueblo y quedan
unidos a Cristo y al cuerpo de Cristo, la iglesia. Cuando los pecadores
confiesan la verdad que Pedro proclamé (Mateo 16) y obedecen a Cristo
mediante el bautismo, tienen entrada a la iglesia para siempre. A partir de

ese momento nunca mas estan solos.

Edificada sobre la verdad

Jesus no edifica su iglesia sobre una simple confesién de hombres. No. El
edifica su novia sobre una verdad permanente y eterna. En efecto, Pablo nos
recordd que la iglesia se levanta como el pilar de verdad en un mundo
enredado en la mentira y el engafio (1 Timoteo 3:15). Ademads, una
confesion de Cristo que es verdadera y correcta se convierte en parte
fundamental de lo que significa ser iglesia.

Dondequiera que la iglesia falla en declarar la verdad, pierde su estatus de
iglesia verdadera. Cuando las iglesias renuncian a la verdad y transigen con
ella, traicionan su estatus como parte del pueblo de Dios. La cultura nos
invita a acercarnos y a adoptar sensibilidades modernas y racionales. El
llamado a abandonar las verdades del evangelio es una tentacion
generalizada para el pueblo de Dios en todos los rincones del mundo. Sin
embargo, Mateo 16 no le permite al pueblo de Dios separarse de la verdad
de Dios. La iglesia proclama la verdad, se aferra a la verdad y encarna la
verdad, si es preciso hasta la muerte. Aparte de la verdad proclamada en
Mateo 16, la humanidad no posee esperanza alguna. Por tanto, el pueblo de
Dios se levanta en la confesion de Pedro de la verdad, como una roca firme
que ninguna ola de discordia puede vencer. La iglesia contemporanea
necesita prestar especial atencidon a las implicaciones de la confesion de
Pedro. Nunca debemos desviarnos de la verdad. Como escribié Pablo a
Timoteo, la iglesia tiene la responsabilidad perpetua de guardar el tesoro

que le ha sido encomendado (2 Timoteo 1:14). Como vimos anteriormente,



Judas advirti6 a los creyentes que la iglesia debe contender y defender la fe

“que ha sido una vez dada a los santos” (Judas 1:3).

Edificada en poder

Jests también establecid su iglesia en poder. Dijo que ni siquiera las
puertas del infierno prevalecerian contra su pueblo. Mas que nada, esto
significa que nada puede separar a los cristianos de Cristo, ni siquiera la
muerte. Ni la muerte puede separarnos de Cristo y su poder salvador.
Aunque los cristianos suframos la muerte, morimos en seguridad. ;Por que?
Porque Cristo ha unido a su pueblo a si mismo en su cuerpo, la iglesia. Por
tanto, la iglesia, a diferencia de todo lo demas que existe sobre la tierra, es
la Unica institucion que trascendera en el tiempo. La iglesia fue comprada
por nada menos que la sangre eterna de Cristo, y ella es su novia para
siempre. Este es el poder de la iglesia: Ni siquiera el infierno y toda su
potestad prevaleceran jamas, porque la iglesia le pertenece a Cristo.

El poder de la iglesia radica no en un gobierno militar ni en un partido
politico. La iglesia no recibe poder de la cultura ni del poder politico. No, el
poder de la iglesia es un poder espiritual fundado en el poder del evangelio.
La iglesia, por tanto, nunca debe vivir en miedo sino en esperanza, porque
Cristo le dio a su pueblo poder incluso sobre el sepulcro. La muerte viene,
pero Cristo volvera. La muerte no podra retener a la novia de Jesus. Cristo
ha vencido la muerte una vez y para siempre, y quienes estan en Cristo
conoceran vida eterna. La verdad implicita en la confesion de Pedro se
levanta como una montaia infranqueable que todas las fuerzas de las

tinieblas juntas son incapaces de vencer.

Edificada con autoridad

Por ultimo, sobre la confesion de Pedro, Jesus delegd autoridad a la
iglesia. Jesus dijo a sus discipulos: “Y a ti te daré¢ las llaves del reino de los

cielos; y todo lo que atares en la tierra serd atado en los cielos; y todo lo que



desatares en la tierra sera desatado en los cielos” (Mateo 16:19). Si bien el
lenguaje de “atar” y “desatar” puede parecernos extraio, los discipulos
habrian comprendido de inmediato la declaracion de Jests. Los rabinos
judios se paraban en las puertas de la ciudad y ejecutaban su deber de atar y
desatar. Los rabinos arbitraban asuntos que el pueblo les presentaba.
Miraban las Escrituras y, con base en ellas, emitian fallos que se entendian
en términos de atar o desatar. Las Escrituras ataban o desataban a las
personas. Ahora Jesus declaraba: “Yo le concedo este poder a la iglesia”. Si
bien este poder pertenece a Cristo inicamente, ahora El delega este poder a
su pueblo. Jesus confirio a la iglesia una responsabilidad asombrosa. La
iglesia debe ahora administrar este poder y autoridad para la gloria de Dios,
manejando todos los casos que surgen en la iglesia, grandes y pequeiios,
basandose en la revelacion de Dios en las Escrituras.

La iglesia, que existe por la autoridad de Dios, fue establecida por
Jesucristo, recibe el poder del Espiritu Santo, y esta plenamente autorizada
para predicar la Palabra de Dios y para decidir asuntos grandes y pequefios
mediante la interpretacion y la aplicacion de las Escrituras. Este es el poder
de las llaves, y las llaves estan en manos de la iglesia, dondequiera que la

iglesia se encuentre.

Conclusion

La confesion de Pedro, aunque breve, resuena a lo largo de los siglos:
“Th eres el Cristo, el Hijo del Dios viviente”. Sobre estas palabras, que
Pedro pronuncio solo por la revelacion y la gracia de Dios, Jests establecio
su iglesia. Asi revelod Jesus que su iglesia se edifica inicamente sobre la
confesion de Jests como Senor e Hijo de Dios. Ademas, esta confesion
subraya que la iglesia debe edificarse sobre la verdad y aferrarse a la verdad
del evangelio. Jess también confirid a su novia un poder insuperable, un
poder que Satanas mismo no puede anular ni siquiera con la muerte. Por

ultimo, Jesus deleg6 a su iglesia autoridad aqui en la tierra para ejecutar las



responsabilidades que Dios le ha encomendado, y para brillar con la luz de

Cristo en un mundo perdido y agonizante.

La identidad de la iglesia

Mateo 16 describe el establecimiento de la iglesia. Pero no debemos
detenernos alli. Entender la fundacion de la iglesia establece los cimientos
necesarios sobre los cuales podemos edificar. Ahora debemos pasar a
comprender la identidad de la iglesia. La historia de la iglesia no termina en
la confesion de Pedro. Tampoco termina en Hechos 28. La iglesia continta
y sigue adelante en los anales de la historia. En cada siglo posterior, la
iglesia ha seguido desplegando su identidad y las caracteristicas esenciales
de lo que es. En los ultimos veinte siglos, hay cuatro caracteristicas
especificas que han sido observadas y atesoradas a lo largo de la historia de
la iglesia. La iglesia se identifica como una, santa, universal y apostolica.
Estas sefiales distintivas se han perdido en la eclesiologia contemporanea, y
deben recuperarse si la iglesia ha de encarnar de nuevo y vivir en la practica

su identidad como pueblo de Dios.

Una

La idea de una sola iglesia parece risible en una era de miles de
denominaciones. ;Coémo se puede afirmar que la iglesia es una cuando lo
que demuestra el cristianismo en su conjunto son iglesias en plural? Sin
importar cuan imposible parezca afirmar que la iglesia es una, debemos aun
asi afirmar su unidad. La iglesia representa el pueblo de Dios, que es uno.
Esta unidad debe verse como una unidad espiritual, no una unidad
institucional.

En determinados momentos de la historia, algunos han tratado de edificar
una unidad institucional de la iglesia. Los resultados han sido el abandono

de la verdad. Asi pues, incluso en nuestra eclesiologia, la doctrina del



pecado asoma su cabeza. Si bien la iglesia existe como una institucion
divina, son humanos pecadores vestidos en su plena humanidad quienes
operan la iglesia y ejecutan sus funciones. Esto significa que van a surgir
desacuerdos, incluso en asuntos fundamentales o en la vida organizacional.
Sin embargo, sabemos esto: Dondequiera que encontramos la confesion de
que “Jests es Senor” y que el evangelio es afirmado, existe una unidad que
da testimonio de la unidad invisible que existe entre todos los miembros del
pueblo de Dios y que solo se manifestara plenamente cuando Cristo regrese.
Aun hoy existe un pueblo de Dios, una iglesia, una novia. Esta
identificacion deberia disipar cualquier nocion de supremacia racial, étnica
o cultural. Todos los cristianos, a todo lo largo de la historia de Ia
humanidad y en todos los lugares del planeta, representan un pueblo de
Dios, la iglesia.

Los cristianos a veces se han dividido de manera equivocada, pero lo que
importa y que debemos tener presente es que la verdadera unidad de la
iglesia es, en esta era, no de indole institucional sino teologica.
Dondequiera que se predica correctamente las Escrituras y se atesora el
evangelio, esta la iglesia. Dondequiera que se confiesa a Jesucristo como
Senor y se predica la justificacion solo por la fe, esta la iglesia.

Las denominaciones aparecen dondequiera que existen convicciones
profundas y libertad religiosa. Bajo el principio de la libertad religiosa, los
cristianos son libres de establecer congregaciones y denominaciones segun
sus convicciones.

Un dia, cuando Jesucristo venga por su iglesia, conoceremos una unidad
institucional verdadera y eterna; todos estaremos juntos en Cristo. En el
cielo, o habra congregaciones bautistas, metodistas, presbiterianas luteranas
ni anglicanas; solo existird un pueblo de Dios unificado para siempre en la
verdad.

El Nuevo Testamento se refiere a la iglesia como la totalidad del cuerpo



de Cristo en todos los lugares del mundo y a lo largo de todos los siglos. Sin
embargo, el uso principal de la palabra en el Nuevo Testamento se refiere a
congregaciones visibles, cada una facultada para predicar el evangelio y
para llevar a cabo la obra del ministerio. A pesar de ser muchas, bajo el

sefiorio de Cristo la iglesia es una.

Santa

En la noche en que fue traicionado, Jesus elevd su oracion sacerdotal que
aparece en Juan 17. En su oracion por la iglesia, Jesus pidié al Padre que
santificara a su pueblo. Jesus revelo el anhelo de su corazon por su pueblo:
Que seamos un pueblo santificado, un pueblo santo, consagrado a Dios y a
su Palabra. El pueblo de Dios, por consiguiente, debe ser un pueblo santo.
En su oracidn, Jesus insistid claramente en la distincion entre la iglesia y el
mundo. La marca distintiva por excelencia del pueblo de Dios resplandece a
través de su santidad, de su separacion del mundo. Esto no significa una
separacion fisica. La santidad de la iglesia se deriva de una diferencia del
resto del mundo. La iglesia debe encarnar el espiritu de Cristo y desplegar
vivamente su esplendorosa gloria en un mundo oscuro y agonizante. Los
miembros del pueblo de Dios son radicalmente diferentes porque sirven a
un nuevo Sefior, y porque el amor y el afecto por El los constrifien.

Dicha santidad no surge de un caracter intrinseco que exista en nuestra
propia naturaleza. La santidad de la cual debemos ser ejemplo, como
nuestra justicia, proviene del Sefior mismo. No podemos esperar ser santos
por nuestros propios méritos. Alcanzamos la santidad solo por la obra de
Cristo y por la gracia de Dios, las cuales nos dan el poder para lograrlo. Por
esto, la iglesia debe ansiar y afiorar que el Espiritu llene cada vida, y tener
corazones nuevos y afectos puestos en la voluntad de Dios. La iglesia no
debe considerar la busqueda de la santidad por medio de la dependencia
como un simple ideal, sino como un deber diario. Dios ha llamado a su
pueblo a ser santo, porque El también es santo (Levitico 11:44; 1 Pedro



1:16). Por consiguiente, dondequiera que exista la iglesia, esta ha de ser
hallada santa.

Universal

En algunos contextos, se ha recitado esta frase del Credo de los Apodstoles
usando la designacion catdlica, un término proveniente del latin que
significa universal. De ahi que, en algunas recitaciones, pueda surgir la
confusion con el uso del término como una afirmacion del catolicismo
romano o de la autoridad del papa. Sin embargo, eso no es lo que denota el
término. Es preciso recuperar el sentido original y hacer la confesion con
valentia y gozo. La palabra catolico que se emplea en algunas versiones del
credo hace simplemente alusion al cardcter universal de la iglesia.
“Universal” significa que dondequiera que se encuentra la iglesia, se trata
de la misma iglesia. Por ende, creemos en el cristianismo, no en
“cristianismos’’; creemos en el evangelio, no en “evangelios”.

Esta nocion de una iglesia universal no prescinde de la norma ni de la
afirmacion de la iglesia local. Ciertamente, el libro de los Hechos relata en
detalle la historia de una iglesia local en Jerusalén y la fundacidon de otras
iglesias locales alrededor del mundo antiguo. En efecto, una eclesiologia
correcta subraya particularmente el hecho de que cada iglesia local es una

embajada del reino escatoldgico. Asi lo explico D. A. Carson:

Cada iglesia local no se considera primordialmente como un miembro paralelo de un gran
conglomerado de otras iglesias que en su conjunto constituyen un cuerpo, una iglesia; tampoco
se considera cada iglesia local como el cuerpo de Cristo paralelo a otras iglesias terrenales que
también son el cuerpo de Cristo, como si Cristo tuviera muchos cuerpos. Antes bien, cada
iglesia es en espacio y en tiempo la manifestacion plena de la Unica, verdadera, celestial y
escatologica iglesia del nuevo pacto. Las iglesias locales deben considerarse retofios del cielo,
analogias de “la Jerusalén celestial”, colonias de la nueva Jerusalén, que proveen sobre la tierra

una expresion corporativa y visible de “la gloriosa libertad de los hijos de Dios”.[1]

Por lo anterior, creer en la universalidad de la iglesia afirma una creencia



fundamental en la autoridad de la congregacion local, al igual que una
expectativa de nuestra union con Cristo juntamente con todos los creyentes
a lo largo de los siglos, en los nuevos cielos y en la nueva tierra. Confesar
“creo en la santa Iglesia universal” es confesar la naturaleza universal de la
iglesia revelada en cada congregacion local que abraza y cree
profundamente en el evangelio, y la expectativa del dia en el cual la Iglesia

universal entera se juntara en la cena de las bodas del Cordero.

Apostélica

Por ultimo, la identidad de la iglesia debe fluir de una proclamacion
apostolica. Cuando afirmamos el aspecto apostdlico como parte de la
identidad de la iglesia, no se refiere en sentido literal a una linea de
maestros con autoridad que exista y que pueda trazarse de manera
ininterrumpida a lo largo de la historia cristiana. Tampoco significa que el
oficio de apodstol continte en la iglesia hoy. La afirmacién de la iglesia
como “apostolica” puede verse en las palabras de Pablo: “Tu, pues, hijo
mio, esfuérzate en la gracia que es en Cristo Jess. Lo que has oido de mi
ante muchos testigos, esto encarga a hombres fieles que sean idoneos para
enseflar también a otros” (2 Timoteo 2:1-2). Pablo instruy6 a su discipulo
Timoteo para que formara discipulos que, a su vez, hicieran discipulos.
Timoteo debe transmitir lo que aprendid del apostol Pablo a fieles maestros
que puedan también enseiar a otros. En sintesis, Pablo anhelaba que
existiera una linea de maestros piadosos y fieles a través de los cuales la
iglesia pudiera recibir alimento y ensefianza, como de parte de Cristo
mismo.

Dos mil anos después de Pablo, nuestra esperanza debe ser siempre
proclamar el mismo evangelio que Pablo ensefid6 y comunic6é a Timoteo.
Debemos ser una iglesia fundada sobre la ensefianza y la proclamacion
apostolicas. La iglesia heredd las instrucciones y las ensefianzas de los

apostoles de Cristo, quienes siguieron a Jesus y aprendieron de El. Por



consiguiente, identificarse como iglesia significa ensefiar todo lo que
ensefiaron los apostoles. Esta identidad significa que guardamos el tesoro
que nos ha sido encomendado y lo ponemos en manos de hombres y
mujeres fieles que también ensefien a otros. Por tanto, la designacidén
apostolica debe ejemplificar el caracter y la constitucion de la iglesia, y

proclamar un mensaje apostolico completamente verdadero y fiel.

La comunion de los santos

El credo fluye naturalmente de la creencia en la santa Iglesia universal a la
confesion de la comunion de los santos. La santa Iglesia universal es una
comunion de santos. Por tanto, el credo desecha cualquier nocion de
individualismo o de un cristianismo “por cuenta propia”. El credo llama a
todos los cristianos a reconocer su nueva identidad como miembros eternos
de la familia eterna del Dios eterno. Las iglesias a todo lo largo y ancho de
los Estados Unidos deben recuperar una vision biblica de los felices lazos
que unen a todos y cada uno de los creyentes en una comunion gloriosa que
se extiende a todo lo largo de los siglos, la cual ha sido asegurada nada

menos que por la sangre de Jesucristo.

Hebreos 12: Una gran nube de testigos

Hebreos 12 revela las profundidades y las riquezas insondables de la

comunion que existe en el pueblo de Cristo:

Por tanto, nosotros también, teniendo en derredor nuestro tan grande nube de testigos,
despojémonos de todo peso y del pecado que nos asedia, y corramos con paciencia la carrera
que tenemos por delante, puestos los ojos en Jests, el autor y consumador de la fe, el cual por
el gozo puesto delante de ¢l sufrio la cruz, menospreciando el oprobio, y se sent6 a la diestra

del trono de Dios (vv. 1-2).

Una nube invisible de hermanos y hermanas que nos han precedido nos

rodea en este momento a todos los que creemos. La nube de santos da



testimonio de la fidelidad de Dios y de la reunion celestial prometida de
todo el pueblo de Dios. Ellos nos animan a correr como pueblo de Dios.
Nos invitan a perseverar a fin de que podamos ser participes de la eterna
multitud y de su bella reunion en la cual no hay pecado.

El autor de Hebreos continua, unos versiculos mas adelante, diciendo:

Porque no os habéis acercado al monte que se podia palpar, y que ardia en fuego, a la
oscuridad, a las tinieblas y a la tempestad, al sonido de la trompeta, y a la voz que hablaba, la
cual los que la oyeron rogaron que no se les hablase mas, porque no podian soportar lo que se
ordenaba: Si aun una bestia tocare el monte, sera apedreada, o pasada con dardo; y tan terrible
era lo que se veia, que Moisés dijo: Estoy espantado y temblando; sino que os habéis acercado
al monte de Sion, a la ciudad del Dios vivo, Jerusalén la celestial, a la compaiiia de muchos
millares de angeles, a la congregacion de los primogénitos que estan inscritos en los cielos, a
Dios el Juez de todos, a los espiritus de los justos hechos perfectos, a Jests el Mediador del

nuevo pacto, y a la sangre rociada que habla mejor que la de Abel (vv. 18-24).

El autor de Hebreos reveld la gloria del nuevo pacto. Nosotros no nos
acercamos, como lo hicieron los creyentes en el Antiguo Testamento, a un
monte que no podamos tocar por temor a que nos consuma el fuego de la
santidad y la gloria de Dios. Antes bien, en Cristo nos acercamos al monte
Sion, la ciudad de Dios. Nos acercamos no como visitantes ni transeuntes.
iNo! Nos acercamos como ciudadanos de la ciudad celestial. Nos
acercamos para unirnos al coro de la gran nube de testigos y para proclamar
las maravillas de Aquel a quien ahora vemos cara a cara.

Hebreos revela esto a la iglesia a fin de que el pueblo de Dios pueda hoy
vivir con la confianza inconmovible en el dia venidero. Si este es nuestro
destino como pueblo de Dios, jentonces debemos creer en la comunion de
los santos y vivir como si lo creyéramos! Como cuerpo de Cristo debemos
vivir hoy como una comunidad de peregrinos que perseveran con miras a
una union final, perfecta y cosmica de todo el pueblo de Dios de todas las
eras, reunido para presenciar juntos la aurora del nuevo reino eterno.

Las Escrituras no refieren solo clanes especiales de creyentes, ya



fallecidos, que hayan alcanzado algin tipo de estatus exclusivo. Todos los
cristianos son hechos santos, son santos, en y por Cristo. Los cristianos no
deben orar a santos ni pedir oracion a ningin santo. Cristo es nuestro inico
y suficiente Mediador e Intercesor, como nuestro gran Sumo Sacerdote. Sin
embargo, es para nosotros una fuente de aliento y de verdadero valor la
comunion con los santos, tanto los que estan vivos en la tierra, como los

que viven en Cristo en aquella gran nube de testigos.

Una iglesia, en Cristo

El pueblo de Cristo vive por la Palabra de Dios. Nuestra verdadera
identidad esta en Cristo y en las Sagradas Escrituras, la Palabra de Dios que
es infalible y segura. Aun asi, no nos averglienza ni somos renuentes a
aprender de otros cristianos que nos han precedido en la predicacion de la
Palabra de Dios y en la ensefianza de la fe cristiana.

Como un pueblo que ha sido comprado por sangre, aprendemos cOmo
leer y considerar a los grandes maestros y predicadores que han vivido a
todo lo largo de la historia de la iglesia. Los cristianos maduros aprenden a
leer con discernimiento, cuidado y gratitud. Aprendemos mucho de los
tedlogos en el pasado como Agustin de Hipona (354-430 d.C.), y de los
credos que elaboraron los concilios de la iglesia primitiva cuando
redactaron la confesion correcta de Cristo y la doctrina de la Trinidad.
Integramos a los te6logos y las consideraciones doctrinales de cada época,
con la Biblia como nuestra guia segura y nuestra norma de fe.

Nos levantamos sobre la fe de los grandes reformadores del siglo XVI y
con la fe de la Reforma, resumida formalmente en los “Cinco Solas™: Sola
Fide, Sola Gratia, Solus Christus, Sola Scriptura, Soli Deo Gloria: sola fe,
sola gracia, solo Cristo, sola Escritura, solo a Dios la gloria.

Con gusto aprendemos de los puritanos y de los titanes de la fe como
Jonathan Edwards y Charles Spurgeon. Tenemos un rico linaje de teologia y

ensefianza cristiana. Este también es uno de los regalos de la comunion de



los santos. Somos una iglesia que se ha llenado de valentia gracias al
ejemplo de un sinnimero de ministros y de martires que nos han precedido.
La comunidn de los santos nos recuerda que estamos con ellos, juntos para

siempre en la iglesia de Cristo.

El peligro del “yo”

Creer en la santa Iglesia universal y en la comunion de los santos supone al
mismo tiempo el rechazo del individualismo recalcitrante que ha infestado
el medio evangelico en los Estados Unidos. Valga aclarar que la entrada a la
iglesia de Cristo se hace por medio de la profesion de fe individual y la
confesion individual de las verdades del evangelio. Y debemos dar
testimonio individual de su efecto transformador en nuestra vida.

Sin embargo, esto no debe sugerir la nocion de que la vida cristiana se
viva a solas. Nunca estamos solos. La idea de que podemos caminar en esta
vida cristiana solos conlleva un veneno y una toxicidad que se ha
convertido en un gran obstaculo para la iglesia estadounidense. Este
individualismo no solo constituye una traicion contra la iglesia, sino contra
el evangelio. Insintia que el evangelio se trata de que Dios salva nada mas a
las personas, pasando por alto la historia mas grande de Dios que crea a un
pueblo. Desde el Antiguo Testamento hasta el Nuevo, los pactos, los
propositos de Dios, y desde luego la creacion misma del mundo, todo
apunta al designio de Dios de crear un pueblo, un pueblo conformado por
cada tribu, lengua y nacién. Por la gracia de Dios venimos por la fe a
Cristo, y de ese modo permanecemos unidos al conjunto del pueblo de
Dios.

Cuando hacemos de este camino de fe un asunto del “yo”, abandonamos
la plenitud del evangelio. El evangelio no nos permite reducir su gloria a
una historia acerca de “yo” y de “mi”. La historia del evangelio incluye en
unidad resplandeciente a todo el pueblo de Dios junto, como un pueblo. El



evangelio es la historia de Dios en la que El, por medio de Cristo, crea un
pueblo para su deleite. Por consiguiente, los miembros del pueblo de Dios
nunca existen aislados. El pecador que viene a la fe en una habitacion de
hotel leyendo un Nuevo Testamento no esta solo. El santo que muere como
martir por la fe no muere solo. El misionero que lleva el evangelio a los
confines del planeta no va alli solo. En el momento de nuestra muerte, si
estamos en Cristo, no estamos solos. Hermanos y hermanas, jnunca estamos
solos!

Hay una gran tragedia que ha asediado a muchos en esta generacion. Muy
pocos cristianos en la actualidad pueden contar su propia historia en
conexion con la historia de la iglesia. En toda nuestra nacion, la falta de
comunion verdadera ha privado a los creyentes de las riquezas de todo lo
que contiene el Credo de los Apostoles. Si te pidieran contar tu testimonio y
tu andar cristiano, ;cuan importante seria la iglesia en tu historia?

Debemos arrepentirnos de nuestra anémica eclesiologia y abrazar la
totalidad de lo que el Credo de los Apostoles respalda en la creencia de la
santa Iglesia universal y la comunién de los santos. Los creyentes deben
abrazar su identidad como pueblo comprado con la sangre de Cristo.
Debemos procurar vivir como quienes han de pasar toda la eternidad juntos,
revestidos de la justicia de Cristo, cantando juntos como un solo pueblo las
glorias de nuestro Dios. Debemos decir juntamente con Pablo, “sintiendo lo
mismo, teniendo el mismo amor, unanimes, sintiendo una misma cosa.
Nada hagais por contienda o por vanagloria; antes bien con humildad,
estimando cada uno a los demds como superiores a ¢l mismo; no mirando
cada uno por lo suyo propio, sino cada cual también por lo de los otros.
Haya, pues, en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesus”
(Filipenses 2:2-4). En efecto, podemos tener la mente de Cristo, quien
descendio de su trono para entregarse en rescate por un pueblo, una iglesia,

una comunion de santos para toda la eternidad.



[1]. D. A. Carson, “Evangelicals, Ecumenism, and the Church”, en Kantzer y Henry, Evangelical
Affirmations, eds. Kenneth S. Kantzer y Carl F. H. Henry (Grand Rapids: Zondervan, 1990), 366.



CAPITULO 13

EL PERDON DE LOS PECADOS

a siguiente frase del Credo de los Apostoles introduce por primera vez
Lun aspecto que ha de confesarse acerca de la humanidad. Hasta este
punto, el credo ha declarado la obra gloriosa del Dios trino, el esplendor y
el escandalo del ministerio de Cristo, la promesa de juicio futuro, y el
establecimiento de la iglesia. Ahora el credo pasa a tratar el caracter de la
humanidad. La humanidad por fin aparece, y aparecemos como pecadores.

El credo afirma la verdad biblica de la pecaminosidad de la humanidad y
el juicio inminente de Dios contra el pecado y los pecadores que se han
rebelado contra su autoridad santa. Aunque “el perdon de los pecados™ solo
suma cinco palabras en el credo, las verdades que comunican estas palabras
son impresionantes. Son palabras que expresan la realidad biblica de la
condicion desesperada de la humanidad a la luz de la ira santa de Dios
contra el pecado. Aun asi, también proclama las glorias inmensurables de la
gracia de Dios en la cruz de Cristo.

En muchas iglesias de hoy se habla poco acerca del horror de nuestro
pecado y se omite la confesion de pecado que tiene como punto de partida
el reconocimiento de la realidad del pecado. El cristianismo evangélico
olvida con frecuencia lo que significa conocer, declarar y celebrar el perdon

de los pecados. Los cristianos estan en peligro constante de seguir las



pisadas de innumerables personas que se han apartado para no reconocer y
en cambio negar el perdon de los pecados. Abundan las ensefianzas
erréneas que buscan menoscabar las doctrinas relacionadas con la creencia
cristiana del perdon de los pecados.

Para los cristianos de hoy es vital entender, apreciar y aplicar las
doctrinas contenidas en esta frase del Credo de los Apostoles. Abandonar
una comprension solida y biblica del horror del pecado necesariamente
menoscaba la belleza, el poder y el esplendor del evangelio de Jesucristo.
La afirmacion “el perdon de los pecados” contiene nada menos que el
corazon de toda nuestra esperanza como creyentes. Por tanto, los cristianos
deben tener como aspiracion creer cada dimension de esta declaracion por
excelencia del Credo de los Apostoles. Si como creyentes fallamos en
gloriarnos en las profundidades de las doctrinas que exploraremos a
continuacion, nuestra esperanza, alabanza y obediencia se veran
perjudicadas. Sin “el perdon de los pecados” no hay evangelio, no hay
esperanza para el pueblo de Dios, porque no habria pueblo de Dios.

“Perdonanos nuestras deudas” es una de las plegarias mas valoradas (y
mas urgentes) que aparecen en el Padrenuestro, la oracion que Jesus ensefio
a sus discipulos. Sin embargo, a fin de entender esta sincera plegaria a Dios,
debemos entender primero la realidad de nuestro pecado. Esto incluye la
pecaminosidad de la raza humana entera, asi como la horrible realidad de
nuestro propio pecado individual.

Cuando confesamos que creemos en el perdon de los pecados, afirmamos
toda una teologia desde la creacion, la caida y la obra redentora de Dios,
hasta el reinado eterno de Cristo. La totalidad de la fe cristiana descansa en
esas palabras: el perdon de los pecados.

Pasemos ahora a examinar las profundidades de la ensefianza del credo
acerca del perdon de los pecados. Para empezar, debemos reconocer la

grave situacion en la que se encuentra toda la humanidad. Luego, debemos



intentar comprender la inimaginable repugnancia de la naturaleza de
nuestro pecado. En otras palabras, debemos intentar ver nuestro pecado
como Dios lo ve. Cuando entendemos nuestro pecado debidamente, el
esplendor refulgente de la cruz de Jesucristo se alza con una belleza
infinitamente mayor que podemos admirar y proclamar. Solo si recordamos
el horrendo estado universal de nuestra pecaminosidad podemos empezar a
comprender las espléndidas glorias del evangelio y la inconmensurable

gracia de Dios que perdona nuestro pecado.

Porque en Adan todos mueren: la absoluta
depravaciéon del hombre

“En el principio cre6 Dios los cielos y la tierra” (Génesis 1:1). La Biblia
empieza con el relato de como Dios creo los cielos y la tierra a partir de la
nada. El cred todas las cosas por el poder de su Palabra. El momento
culminante de la creacion fue la creacion de Adan y Eva, los portadores de
la imagen divina a quienes Dios encomend¢ ser fructiferos, multiplicarse y
llenar la tierra con mas portadores de su imagen (Génesis 1:28). Este drama
divino empieza con un hombre que vive en perfecta armonia con Dios. En
efecto, Génesis 1:31 termina con las palabras: “Y vio Dios todo lo que
habia hecho, y he aqui que era bueno en gran manera”. Era, en verdad,
bueno.

No obstante, en seguida viene Génesis 3, cuando Adan y Eva crearon una
ruptura en el tejido de amor y armonia perfectos que existia entre ellos y
Dios. Adan y Eva desobedecieron el mandato de Dios. Como lo muestra
claramente el pasaje biblico, ellos querian ser como Dios. Su orgullo hundié
la creacion en la vanidad. Toda la creacion cayd bajo el castigo divino por
su rebelion. Por cuenta del pecado de Adan y Eva, el mundo bueno en gran

manera que Dios habia creado existe ahora bajo la condenacion. Este



castigo no solo vino sobre la creacion, sino principalmente sobre toda la
humanidad.

Como relata la historia biblica, la realidad devastadora del pecado solo se
intensifica. Cada capitulo posterior a Génesis 3 solo parece acentuar la
maldicion de la caida. La corrupcion del pecado culmina en el juicio de
Dios en Génesis 6 cuando Dios destruye la tierra y borra la mancha de la
humanidad, a excepcion de No¢ y su familia. Sin embargo, después del
diluvio, la historia del pecado contintia. La humanidad no se ha librado de
la maldicion que empezo6 en Edén con un hombre, una mujer, una serpiente,
un fruto prohibido y un Dios perfecto y santo.

La maldicién de Adan se propagd a cada rincon de la creacion. Todos
hemos sido contagiados por ella. La Biblia ensefia en detalle 1a profundidad

de nuestra depravacion:

* Por cuanto todos pecaron, y estdn destituidos de la gloria de Dios
(Romanos 3:23).

» Porque no hay hombre que no peque (1 Reyes 8:46).

* Porque no es justo delante de Ti ningtin ser humano (Salmo 143:2, nbla).

* Si decimos que no tenemos pecado, nos engafiamos a nosotros mismos,
y la verdad no est4 en nosotros (1 Juan 1:8).

* Y ¢l os dio vida a vosotros, cuando estabais muertos en vuestros delitos
y pecados, en los cuales anduvisteis en otro tiempo, siguiendo la
corriente de este mundo, conforme al principe de la potestad del aire, el
espiritu que ahora opera en los hijos de desobediencia, entre los cuales
también todos nosotros vivimos en otro tiempo en los deseos de nuestra
carne, haciendo la voluntad de la carne y de los pensamientos, y éramos
por naturaleza hijos de ira, lo mismo que los demaés (Efesios 2:1-3).

» Todos nosotros somos como suciedad, y todas nuestras justicias como
trapo de inmundicia; y caimos todos nosotros como la hoja, y nuestras

maldades nos llevaron como viento (Isaias 64:6).



» He aqui, en maldad he sido formado, y en pecado me concibié mi madre
(Salmo 51:5).

Cada pasaje pone de relieve la innegable corrupcién que existe en lo
profundo del corazén de cada hombre, mujer y nifio. En el Salmo 51, David
sefiald que el pecado esta presente incluso desde la concepcion. Ninguna
persona es capaz de alcanzar la medida de la perfeccion y la santidad de
Dios. Nacemos en pecado porque en Adan somos pecadores, y cargamos
con su culpa imputada. Nacemos en pecado. Ningun ser humano es justo
delante de un Dios santo. ;Coémo puede alguien pretender acudir al tribunal
de Dios como si fuera perfecto cuando todos estamos muertos en nuestras
transgresiones y pecados?

El resultado de esta devastadora inculpacién sobre toda la humanidad
consuma la promesa de la maldicion en Génesis 3. La Biblia dice: “Porque
asi como en Adan todos mueren” (1 Corintios 15:22). Toda la humanidad
muere en Adan. La totalidad de este juicio se extiende a cada rincon, a cada
recodo y a cada grieta del planeta. Tu y yo, y toda la humanidad, estamos
condenados delante de Dios por causa de nuestro pecado y de nuestra unién
con Adan. Mientras el hombre viva bajo Adan como cabeza, permanece
bajo condenacion. La humanidad aguarda la ejecucion del juicio y de la
justicia eternos cuando la ira de Dios aplastara el pecado y a todos lo que se

rebelan contra El, contra su bondad y contra su gloria.

El horror inconmensurable del pecado

La creencia en la absoluta depravacion del hombre que lleva a la muerte
eterna deberia demostrar el incuestionable horror y el agravio del pecado.
Después que Natan confrontd a David por su adulterio y asesinato, David

escribid estas palabras:

Ten piedad de mi, oh Dios, conforme a tu misericordia;



Conforme a la multitud de tus piedades borra mis rebeliones.
Léavame mas y mas de mi maldad,

Y limpiame de mi pecado.

Porque yo reconozco mis rebeliones,

Y mi pecado esta siempre delante de mi.

Contra ti, contra ti solo he pecado,

Y he hecho lo malo delante de tus o jps;

Para que seas reconocido justo en tu palabra,

Y tenido por puro en tu juicio (Salmo 51:1-4).

El pecado de David lo atormentaba hasta los huesos. No podia huir de la
condenacion desgarradora de su pecado y rebelion contra Dios. No podia
apartar de su vista su pecado. Cuando se volvia a la izquierda, o a la
derecha, alli lo encontraba su iniquidad. Cuando miraba arriba o abajo, alli
encontraba sus pecados. Aun si cerraba los o0jos, sus pecados habian
quedado grabados dentro de sus parpados.

David también comprendi6 la esencia de su pecado. El entendié que su
pecado era contra Dios y solo Dios. En 2 Samuel 11 vemos que el rey
David habia pecado gravemente cuando codicidé una mujer que era la esposa
de otro hombre. David agravo su pecado cuando cometié adulterio con esta
mujer y luego mand6 matar a Urias su esposo en una batalla. Sin embargo,
estos enormes pecados palidecen en comparacion con la verdadera esencia
de su ofensa: David pecé contra el Creador eterno, el Rey de reyes, el Sefior
de sefiores.

Con todo, la cultura contemporanea aborrece cualquier nocion del horror
del pecado y de sus consecuencias. Los estadounidenses se agolpan
alrededor de predicadores que no proclaman la realidad del pecado. Los
predicadores del evangelio de la prosperidad aborrecen la idea de presentar
la verdadera gravedad del pecado por miedo a sonar demasiado negativos.
El evangelio que predican, que es un evangelio falso, promete prosperidad,

cuando nuestra necesidad mas apremiante no es riqueza (ni salud), sino



salvacidn, redencion, jes Cristo! Los cristianos modernos, desprovistos de
las armas de las ensefianzas biblicas, a menudo corren tras la autoridad de
predicaciones pragmaticas y encuentran terapias moralistas carentes de toda
verdad espiritual. El deismo terapéutico de los presentadores de
espectaculos televisivos y de los tele-evangelistas sonrientes ha remplazado
la infalible, segura, perfecta y poderosa Palabra de Dios, y el evangelio
salvador de Jesucristo.

Los cristianos se hallan asi en una crisis de verdad. Una comprension
deficiente del horror del pecado despoja la cruz de Cristo de su esplendor.
Por tanto, es indispensable comprender la depravacion total y universal de
la humanidad. Los cristianos deben hacer como David. Todos deben ver su
pecado como Dios lo ve.

Esta falla en comprender el horror del pecado nace del dios miniatura que
los cristianos han creado a su propia imagen. Los cristianos son culpables
de despreciar la santidad y la grandeza de la gloria incomparable de Dios.
No podemos comprender adecuadamente la gravedad de nuestra ofensa si
no admiramos la gloria de Aquel a quien ofendemos. El predicador puritano
George Swinnock escribio: “El hecho de que Dios sea tan incomparable que
no tenga par sobre la tierra ni en el cielo, puede darnos un indicio del
horrendo veneno y de la malignidad del pecado, porque constituye una
injuria contra un ser infinitamente grandioso, glorioso € incomparable”.[1]
Por tanto, el pecado debe medirse a la luz de la ofensa que representa contra
Aquel a quien se ofende. Si Dios es tan infinitamente glorioso, mas glorioso
que todas las estrellas y galaxias combinadas, entonces el peso de nuestro
pecado contra este Dios es la maxima expresion de la maldad. Otro

puritano, Jeremiah Burroughs, dedujo la siguiente implicacion:

Atentar contra Dios y desear que Dios deje de ser Dios. Esta es, en verdad, una maldad
horrible... Qué decir de una maldad tal que lleve a una criatura a desear: “Oh, si pudiera tener
mi lujuria; y en vez de tener que abandonar mi lujuria, yo preferiria que Dios dejara de ser Dios

antes que yo tener que abandonar mi lujuria”.[2]



Cristiano, tu pecado equivale a nada menos que al deseo de que Dios deje
de ser Dios. Tu pecado se rebela como una traicion cosmica. Tu pecado
contra Dios es invitarlo a El a descender de su trono para ti tomar su lugar.
Tu pecado desea que el Creador renuncie a su gobierno legitimo y a la
gloria que merece para cederlos a tu capricho.

No logramos entender la gravedad del pecado porque nos hemos
fabricado un dios pequefio a quién adorar en lugar del Creador magnifico,
infinito, supremo, excelente, hermoso y eterno. Tenemos una vision

superficial de su gloria. Swinnock concluy¢ diciendo:

Cuan horrendo es entonces el pecado... vil y abyecto, cuando ofende y se opone no a reyes, no
a los hombres mas notables, no a los angeles, no a las criaturas mas elevadas, sino a Dios, el ser
supremo, el Dios incomparable, jdelante del cual reyes y angeles, si, la creacion entera son
menos que nada! Vemos la magnitud del pecado demasiado insignificante, demasiado corta, y
de manera incorrecta... sin embargo, para lograr evaluarlo en toda su dimension y proporcion,

debemos considerar el agravio que causa a este gran Dios glorioso e incomparable.|[3]

Si los cristianos han de gloriarse en las riquezas del perdon de los
pecados, debemos primero derribar los ignominiosos idolos impios que se
han fabricado y a los que han catalogado como “dios”. Los cristianos deben
acercarse y contemplar la formidable gloria de Dios a fin de comprender el
horror del pecado. No ver a Dios en toda su gloria conduce necesariamente
a una vision disminuida del pecado. Una vision anémica del pecado abre el
camino a un evangelio barato, una cruz inutil, y un Mesias que no necesita

derramar su Sangre.

El peligro de una comprensién inadecuada del pecado

Una definicion inadecuada de pecado acarrea consecuencias desastrosas.
Hay quienes pueden pensar que la vision de pecado como se ha descrito
anteriormente conduce a innecesarios sentimientos de culpa. Nace la
tentacion de moderar esas “duras” ensefianzas acerca del pecado, a fin de

proclamar un mensaje mas alentador y positivo. El cristiano debe evitar esto



a toda costa. Abandonar el horror del pecado llevard a renunciar a las
verdades esenciales del evangelio y sera un insulto contra la cruz de Cristo.
Los siguientes son algunos ejemplos de lo que sucede cuando los cristianos
fallan en reconocer la gravedad de la ofensa del pecado.

El pelagianismo. En el siglo V, un maestro romano llamado Pelagio
empez0 a ensefiar contra el pecado original de la humanidad. Enseiié que la
naturaleza del hombre era naturalmente buena y que el ser humano era
capaz de elegir a Dios aparte de la gracia de Dios. Por tanto, el
pelagianismo se opone a la depravacion total y universal de la humanidad
posterior a la caida de Adan y Eva. En otras palabras, se opone a la Biblia.
Optar por la creencia del pelagianismo puede parecer atractivo, porque
declara la bondad general de la naturaleza humana. El pelagianismo parece
mas optimista que la nociéon del pecado original y de la condicion
corrompida del hombre. Sin embargo, falla en comprender el peso y el
horror del pecado de Adan en el huerto. Creer en el pelagianismo no solo
constituye un rechazo a la clara ensefianza biblica sobre la depravacion
total, sino que conduce a una vision empequefiecida de nuestra naturaleza,
lo cual subsecuentemente nos sustrae de nuestra necesidad exclusiva de la
gracia de Dios para salvacion.

El catolicismo romano divide los pecados en dos categorias: mortales y
veniales. Los pecados mortales constituyen una accidon grave que se comete
de manera deliberada y en pleno conocimiento. Cometer un pecado mortal
pone a un catolico en ruta hacia el infierno, a menos que se arrepienta. Los
pecados veniales son pecados menos graves y, de lejos, los mas comunes en
las creencias catolicas. Un pecado venial puede cumplir algunos criterios de
un pecado mortal, pero no todos. Los pecados veniales deben ser
confesados, porque pueden derivar en pecados mortales, pero no separan al
catolico de la gracia.

Sin embargo, la Biblia no hace esa clase de distinciones. Debemos evitar



cualquier esfuerzo por reducir el horror de cualquier pecado. Todo pecado
quebranta la palabra y el mandamiento de Dios. Todo pecado nace de un
corazén corrompido que anhela que Dios descienda de su trono. Ademas, la
posicion catdlica desvaloriza la inextinguible necesidad de la gracia de
Dios. Cada pecado que cometemos merece la eterna ira de Dios. Romanos
6:23 dice: “Porque la paga del pecado es muerte”. Tal es el precio del
pecado. Esa es la condicion de toda la humanidad.

El evangelio de la prosperidad. Por ultimo, el evangelio de la
prosperidad difunde una vision del pecado que es peligrosa, mortal y
desastrosa para la eternidad. El evangelio de la prosperidad y sus maestros
no quieren discutir la gravedad del pecado, porque la consideran un
mensaje negativo que empafia sus mensajes positivos y alentadores. Al
hacer a un lado el pecado, la “fe facil” permea la ensefianza de la
prosperidad. Los maestros de la prosperidad no presentan a sus oyentes la
devastadora condicion de su pecaminosidad. En lugar de eso, con
frecuencia dice a los pecadores que son victima de sus circunstancias, en
lugar de pecadores que atentan contra un Dios santo. Esta ensefianza no
solo resulta absurda, sino una proclamacion mortal. El evangelio de la
prosperidad se limita a masajear las conciencias de sus oyentes, que nunca
son confrontados con su pecado, con la justicia y la santidad de Dios, y con

su necesidad de la obra salvadora y expiatoria de Jesucristo.

Cada una de estas tres categorias constituye un peligro real que empafia la
verdadera ensefianza del pecado humano. Los cristianos deben rebatir tales
nociones y proclamar la verdad que presenta la Biblia. Toda la humanidad
bajo Adan esta muerta en el pecado. Cada ser humano esta condenado ante
un Dios santo y justo. Romanos 8:7: “Por cuanto los designios de la carne
son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley de Dios, ni
tampoco pueden”. En efecto, todos los que estan apartados de Cristo estan

en la carne. Todos los que estan separados de Cristo permanecen en sus



pecados. Este pecado es horrendo porque atenta nada menos que contra el
Dios santo y altisimo del universo. La realidad de nuestro pecado debe ser
vista en todo su horror. Si no comprendemos nuestra necesidad y la
gravedad de nuestro pecado, nunca entenderemos la verdadera belleza

inapreciable de lo que significa que nuestros pecados sean perdonados.

La esperanza se abre paso

La humanidad entera estd condenada delante de Dios por causa del horrible
pecado que mora en cada persona. La repugnancia del pecado no puede ser
comprendida plenamente, porque no podemos medir la plenitud de la
santidad de Dios. Aun asi, el hombre es responsable de la mas alta traicion
que se haya conocido en el universo entero. No podemos escapar de esta
condenacion ni del juicio de Dios. Somos en verdad culpables de todos los
crimenes de los cuales se nos acusa. ;Qué podemos hacer? Nada. ;Que
necesitamos? Perdon. Por este motivo irrumpe la expiacion de Jesucristo en
la corte cosmica. Alli es donde la esperanza se abre paso como un rayo que
atraviesa el cielo nocturno.

La expiacidon de Jesucristo en la cruz se convierte en la Uinica esperanza
para toda la humanidad. Hebreos 9:24-26 despliega la gloria de esta

cspelranza:

Porque no entrd Cristo en el santuario hecho de mano, figura del verdadero, sino en el cielo
mismo para presentarse ahora por nosotros ante Dios; y no para ofrecerse muchas veces, como
entra el sumo sacerdote en el Lugar Santisimo cada afio con sangre ajena. De otra manera le
hubiera sido necesario padecer muchas veces desde el principio del mundo; pero ahora, en la
consumacion de los siglos, se presentd una vez para siempre por el sacrificio de si mismo para

quitar de en medio el pecado.

Una vez mas, confesamos la verdad salvadora de Cristo como nuestro
Sumo sacerdote, el cual fue el sacrificio suficiente por nuestros pecados.

Cuando confesamos juntos que creemos en el perdon de los pecados,



coincidimos con las Escrituras en que Jesus vino a salvar a los pecadores
(1 Timoteo 1:15), en que “siendo atn pecadores, Cristo murid por nosotros”
(Romanos 5:8), y en que, como nos recordo Juan, “de tal manera am6 Dios
al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en ¢l
cree, no se pierda, mas tenga vida eterna” (Juan 3:16).

El don de la vida eterna es un hecho gracias al perdon de los pecados, un
perdon que solo es posible porque Jesucristo murid por nuestros pecados.

Hebreos 9 consagra la expiacion de Jesucristo como el acontecimiento
que toda la historia habia esperado. La creacion entera gimio por aquel dia
en que Cristo colgd en la cruz tomando el lugar de los pecadores. La
promesa de Dios en Génesis 3 de aplastar la cabeza de la serpiente se
cumpli6 en la obra de Cristo. Cada gota de sangre derramada en los
sacrificios del Antiguo Testamento no fue mas que una sombra que
anhelaba el dia en el que se hiciera el sacrificio una vez y para siempre.
Todos los pecados del pueblo de Dios fueron puestos sobre Jesucristo. Dios
derram¢ toda su ira sobre su Hijo. ;Como pudo ser esto? Hemos hablado
acerca del horror inmensurable de nuestro pecado. Sabemos acerca del
alcance de nuestra depravacion. Sabemos que estamos muertos. Sabemos
que ¢éramos seguidores de Satands. Sabemos que nuestros corazones
ansiaban que Dios dejara de existir. A pesar de todo nuestro pecado y de la
gravedad de la ofensa, Jesucristo ha pagado el precio.

Jests, en una cruz que nosotros mereciamos por la eternidad, soport6 el
castigo por nuestro pecado. Como escribié Pablo: “Al que no conocid
pecado, por nosotros lo hizo pecado, para que nosotros fuésemos hechos
justicia de Dios en ¢€I” (2 Corintios 5:21). jQué admirable verdad! La
esperanza se abre paso en las cronicas de la historia pecaminosa de la
humanidad cuando el Hijo de Dios asciende la colina de los pecadores para

soportar la ira que estaba reservada para nuestro pecado. El llevd nuestros



pecados, y nosotros recibimos el perdon completo. Esta es la estremecedora
verdad que descansa en el corazon de la fe cristiana.

Las glorias de la expiaciéon condensan la responsabilidad constante del
cristiano de salvaguardar y ensefiar una doctrina rigurosa sobre el pecado.
La iglesia debe predicar la realidad y el horror del pecado. La iglesia debe
proclamar la depravacion total y universal de toda la humanidad. Si los
predicadores sacan estas enseflanzas del pulpito, despojan sus mensajes del
poder y de la gloria de la expiacion. A menos que los pecadores vean la
realidad de su pecado, no podran ver ni comprender el poder salvador de la
expiacion de Jesucristo.

La esperanza cumplida

La expiacion de Cristo hace posible y asegura la confesion del Credo de los
Apostoles: “Creo en el perdon de los pecados”. Sin embargo, hemos
examinado el costo incuestionable que supone el perdon continuo de
nuestros pecados. La ofensa fue mayor de lo que podia concebir nuestra
mente, y aun asi Cristo soportd integramente su castigo. El experimento por
nosotros cada medida de la ira de Dios. Su expiacion pagd el precio
completo de nuestros pecados y nos imputo su justicia.

Entender la realidad de la expiacion nos conduce ahora a la esperanza
cumplida. “Si confesamos nuestros pecados, €l es fiel y justo para perdonar
nuestros pecados, y limpiarnos de toda maldad” (1 Juan 1:9). Este versiculo
encierra la plenitud de la esperanza cristiana. Los pecadores pueden
confesar sus pecados a Dios. ;Por qué? Porque Cristo pagd el precio en su
cuerpo sobre el madero. El se convirtié en maldicion por nosotros. Podemos
confesar nuestros pecados y confiar en el perddn porque Jesus pago la
condena. Aunque nuestro pecado sea grande y su ofensa demasiado vil para

ser contemplada, Jesus pagd la deuda. Aunque la paga del pecado es



muerte, Dios proveyo el don gratuito de la vida eterna por medio del
sacrificio de Jesus.

Los cristianos que no logran entender la verdadera nocidn del pecado se
niegan a ellos mismos la Unica esperanza que tienen en Jesucristo. Las
falsas ensefnanzas acerca del pecado conducirdn inevitablemente a una
justicia por las obras, un evangelio barato, y un Cristo que murio
innecesariamente. El plan redentor de Dios por medio de Cristo no habria
sido necesario si la iniciativa humana pudiera ficilmente librarse del
pecado. Lo espantoso del pecado y de sus consecuencias arrastra a todos a
la necesidad de la gracia de Dios por medio del evangelio de Jesucristo.
Esta es la gran paradoja de la vida cristiana. El mundo desea que huyamos
de nuestra culpa. La culpa se considera como un enemigo que debe ser
aniquilado. Los libros de autoayuda llenan las estanterias de las librerias en
el inexorable esfuerzo humano por suprimir el sentimiento de culpa. Sin
embargo, para el cristiano la culpa es un regalo. Ese sentimiento de culpa
inextinguible y persistente nos lleva a la unica esperanza que tenemos. Los
pecadores deben abrazar la culpa infinita que experimentan si han de
encontrar la infinita gracia de Dios. Solo cuando abrazamos nuestra culpa
podemos acudir a esa fuente carmesi de esperanza, la sangre de Jesus que
nos limpia.

En 1 Juan 1:8-9 encontramos la promesa que asegura nuestra creencia en
el perdon de pecados: “Si decimos que no tenemos pecado, nos engafiamos
a nosotros mismos, y la verdad no estd en nosotros. Si confesamos nuestros
pecados, €l es fiel y justo para perdonar nuestros pecados, y limpiarnos de
toda maldad”. Observa cudl es la garantia expresada en esta promesa. Si
confesamos nuestros pecados, El es fiel y justo para perdonar nuestros
pecados. Estamos llamados a confesar nuestros pecados de manera
individual y colectiva, de manera continua. Dios perdona nuestros pecados,

y en virtud de la expiacion que Cristo llevo a cabo perfectamente y para



siempre, El es fiel y justo para hacerlo. Fiel, porque Dios cumple siempre

sus promesas. Justo, porque como nos recuerda el antiguo himno:

Todo debo a El
pues todo pago,
de la mancha del pecar,

cual nieve me lavo.[4]

Conclusion

El Credo de los Apdstoles, en palabras sucintas, proclama la gloria infinita
del evangelio cristiano. El horror incomparable del pecado es borrado
gracias al perdon de Dios que fue comprado por la obra expiatoria de
Cristo. La franca descripcion del credo para referir la verdadera naturaleza
de la condicion humana revela que somos un pueblo que necesita el perdon
eterno. La breve frase “creo en el perdon de los pecados” contiene nada
menos que la esperanza eterna de la humanidad. Creer en el perdon de
pecados implica que somos conscientes de que estamos separados de Cristo.
Debemos comprender la naturaleza vil de nuestro pecado. Debemos
reconocer nuestro estado de desamparo como quienes estdn muertos en
Adan. Contenido en la afirmacion del perdon de los pecados también esta el
logro de la obra de Cristo. No hace falta ni debemos atrevernos a afiadir
nada a la afirmacion del credo. Hacerlo equivale a predicar un falso
evangelio.

Sin embargo, existe el peligro de sentirnos tentados a abandonar todo lo
que ensefia esta afirmacion. Ensefiar la absoluta depravacion del hombre
parece algo demasiado duro y pesimista para la humanidad. Proclamar el
horror del pecado parece demasiado severo en un mundo que intenta rehuir
el sentimiento de culpa. Predicar la necesidad del perdon atenta contra el

orgullo humano que desea justificarse delante de un Dios santo. Dichas



tentaciones, una a una, deben ser anuladas con cada palabra de la Biblia y
con el evangelio de verdad. No debemos separarnos de la afirmacion del
Credo de los Apdstoles. Hacerlo supondria privarnos a nosotros mismos, a
nuestras iglesias y al mundo de la Unica esperanza de la humanidad: la
preciosa expiacion de Jesucristo por medio del sacrificio de su sangre que
nos limpia de todo pecado. Es gracias a su sangre, y solo a ella, que

podemos quedar limpios como la nieve. Este es el evangelio.

[1]. George Swinnock, The Works of George Swinnock, M.A., vol. 4 (Edimburgo, Escocia: Banner
of Truth Trust, 1992), 456.

[2]. Jeremiah Burroughs, The Evil of Evils: The Exceeding Sinfulness of Sin (Morgan, PA: Soli Deo
Gloria Publications, 1992), 40.

[3]. Swinnock, The Works of George Swinnock, 456.

[4]. “Jesus Paid It All”, HymnWiki, tultima revision 24 de abril de 2010,
https://www.hymnwiki.org/Jesus Paid It All. Traduccidon de dominio publico.


https://www.hymnwiki.org/Jesus_Paid_It_All

CAPITULO 14

LA RESURRECCION DEL CUERPO, Y
LA VIDA ETERNA

P uedo recordar, en mi nifiez, algunas conversaciones acerca del cielo y
la preocupacion de ciertas personas acerca de si seria una experiencia
similar a la de estar sentado en un banco de iglesia, pero por toda la
eternidad. A mi me gustaba mucho ir a la iglesia, pero me parecia
inimaginable pasar sentado mas tiempo de lo que era indispensable. Mi
mente se veia tentada a divagar en muchas direcciones diferentes, al tiempo
que mis pies colgaban del banco, siendo yo aun de corta estatura. Puedo
recordar lo que escuchaba acerca del cielo y cdmo era incapaz de imaginar
tal cosa. De hecho, es posible que algunos cristianos no esperen con ansias
el cielo, especialmente cuando se piensa acerca del cielo de manera no
biblica, que es el caso para muchos. Nuestras ideas no biblicas de la
eternidad nos traicionan.

Los cristianos hemos apostado nuestra vida a la esperanza escatoldgica de
la resurreccion del cuerpo y la vida eterna. La vida cristiana esta marcada
por el anhelo de esa esperanza escatologica. El apdstol Pablo escribio:
“Porque el anhelo ardiente de la creacion es el aguardar la manifestacion de
los hijos de Dios” (Romanos 8:19). Desde la caida de Adan y Eva, la



muerte entr6 en el mundo, por lo que la creacidbn entera anhela

ansiosamente la redencion. Pablo continud diciendo:

Porque la creacion fue sujetada a vanidad, no por su propia voluntad, sino por causa del que la
sujetd en esperanza; porque también la creacion misma serd libertada de la esclavitud de
corrupcidn, a la libertad gloriosa de los hijos de Dios. Porque sabemos que toda la creacion
gime a una, y a una estd con dolores de parto hasta ahora; y no solo ella, sino que también
nosotros mismos, que tenemos las primicias del Espiritu, nosotros también gemimos dentro de

nosotros mismos, esperando la adopcion, la redencion de nuestro cuerpo (Romanos 8:20-23).

Si bien sabemos que Cristo pago el precio por nuestro pecado y aplasto la
cabeza de la serpiente, la muerte todavia existe. Los cristianos y el universo
entero aguardan con impaciencia y ansian la victoria final sobre Satanas y
sobre la muerte. Por consiguiente, ser cristiano significa ansiar. Ser seguidor
de Cristo significa anhelar ese dia, la redencion del cuerpo.

Este anhelo vehemente de la redencion final de nuestro cuerpo nos lleva a

la Gltima seccion del Credo de los Apostoles:

Creo en el Espiritu Santo,
la santa Iglesia universal,
la comunién de los santos,
el perdon de los pecados,
la resurreccion del cuerpo,

v la vida eterna.

Esta afirmacion que sintetiza la fe cristiana apunta al fin de lo que cada
creyente en Jesucristo espera con ansias. Estas palabras finales condensan
las glorias de la era venidera. jEste credo termina no con un suspiro sino
con un estallido! Declara la verdad de lo que creemos como cristianos
acerca del fin de los tiempos: la resurreccion de nuestro cuerpo y la vida
eterna. Si la vida cristiana anhela este estado eterno prometido, cabe de
todos modos preguntarnos: “;Qué es la resurreccion del cuerpo? ;Qué es la
vida eterna?”’. Por desdicha, una vision deficiente de estas gloriosas

verdades empobrece la fe de un gran nimero de cristianos. Como resultado,



muchos creyentes no viven con la esperanza confiada del futuro que ensefia
la Biblia, y esto resulta perjudicial para la vida y el ministerio en el
presente. Recuperar la instruccion biblica acerca de la resurreccion y de la
vida venidera se convierte en un imperativo para que las glorias de estas
promesas futuras puedan enriquecer nuestro anhelo presente y afirmar
nuestro anhelo de aquel dia, cuando ya no andemos mas por fe sino por

vista.

La resurreccion del cuerpo
Una perspectiva cristiana de la muerte

El Credo de los Apostoles termina con el presupuesto de que sus lectores
entienden lo que sucede entre el perdon de los pecados y la vida eterna. Sin
embargo, no debemos olvidar que entre nuestro perdon y nuestra
resurreccion sucede el deterioro y la muerte del cuerpo. La Biblia describe
la muerte como el enemigo final. Esto significa que los cristianos
consideran la muerte al menos de dos maneras. Primero, vemos la muerte
como algo temible. Temible en el sentido de que la muerte conduce al fin de
la vida terrestre, el fin de algo precioso. Segundo, y mas importante ain, los
cristianos consideran la muerte un enemigo y una realidad abominable. La
destruccion final de la muerte serd entonces la destruccidn de nuestro gran
enemigo. El dia del Sefior vendra y se obtendra la victoria final. En aquel
dia, jlos muertos resucitaran! Esta resurreccion de los muertos no sera una

resucitacion en masa. Es una resurreccion.

De la muerte a la resurreccion: una exposicion de
1 Corintios 15

En lo que concierne a la doctrina de la resurreccion, un gran numero de

cristianos no logra descansar ni gozarse en las riquezas que presenta la



Biblia. Primera de Corintios 15 expone la promesa eterna de la resurreccion

del cuerpo y su papel central en la esperanza cristiana.

“:Los mas dignos de conmiseracion?”

En 1 Corintios 15, Pablo presenta bellamente la gloria del evangelio. Sin
embargo, en el contexto de 1 Corintios 15, se ocupa principalmente no de la
negacion de la resurreccion de Cristo, sino de la negacion de /a

resurreccion del cuerpo. Esto explica la 16gica de Pablo en 1 Corintios
15:12-20:

Pero si se predica de Cristo que resucitd de los muertos, ;como dicen algunos entre vosotros
que no hay resurrecciéon de muertos? Porque si no hay resurrecciéon de muertos, tampoco Cristo
resucitd. Y si Cristo no resucitd, vana es entonces nuestra predicacion, vana es también vuestra
fe. Y somos hallados falsos testigos de Dios; porque hemos testificado de Dios que €l resucito a
Cristo, al cual no resucito, si en verdad los muertos no resucitan. Porque si los muertos no
resucitan, tampoco Cristo resucito; y si Cristo no resucitd, vuestra fe es vana; aun estais en
vuestros pecados. Entonces también los que durmieron en Cristo perecieron. Si en esta vida

solamente esperamos en Cristo, somos los mas dignos de conmiseracion de todos los hombres.

Mas ahora Cristo ha resucitado de los muertos; primicias de los que durmieron es hecho.

Pablo puso el centro de la esperanza de todos los cristianos en la
resurreccion de Jesucristo. Sin la resurreccidn de Jesus, la fe cristiana es
una fe vana. Es una desfiguraciéon de Dios y de su voluntad. De hecho, sin
la resurreccion del cuerpo, Pablo dice que los cristianos todavia viven en
sus pecados. jPero Cristo s7 resucitd de los muertos! El pago el precio por
nuestros pecados. Ahora estd sentado en el trono sobre el universo. Los
cristianos no somos dignos de conmiseracion. Al levantar a Cristo de los
muertos, Dios lo hizo primicias. Como El fue levantado en su cuerpo del
sepulcro, el pueblo de Cristo también sera resucitado de la muerte para vida
eterna. Jesus vive, incluso ahora, como la evidencia tangible de la promesa

de Dios de la resurreccion del cuerpo para su pueblo.



El anhelo del fin

Después de mostrar la esperanza que tienen los cristianos de su propia
resurreccion por la resurreccion de Cristo, Pablo pasa a mostrarnos como

sucede esto:

Luego el fin, cuando entregue el reino al Dios y Padre, cuando haya suprimido todo dominio,
toda autoridad y potencia. Porque preciso es que ¢l reine hasta que haya puesto a todos sus

enemigos debajo de sus pies (1 Corintios 15:24-25).

En este pasaje, Pablo esgrime las marcadas diferencias entre Adéan y
Cristo, muerte y vida. Pablo explic6 que, por medio de Adén, la muerte
entr6 en el mundo; por medio de Adan la condenacion vino para toda la

humanidad. Pablo dejo6 este punto claro:

Por tanto, como el pecado entr6 en el mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, asi la
muerte paso a todos los hombres, por cuanto todos pecaron... porque si por la transgresion de
aquel uno murieron los muchos... Pues si por la transgresion de uno solo reind la muerte,

mucho mas reinaran en vida por uno solo (Romanos 5:12, 15, 17).

Asi pues, en la teologia de Pablo vemos que Adan es cabeza de toda la
humanidad. Por medio de Adan, la muerte y el pecado se extendieron a
todos los hombres. Nuestra posicion en Adan nos esclavizo a la muerte y a
Satands. Con Adan como cabeza de toda la humanidad, los hombres quedan
desamparados y condenados inexorablemente al juicio y a la ira de Dios.

No obstante, en Cristo, Dios ofrece una nueva cabeza que trae libertad y
esperanza a todos los que lo buscan en fe. La condenacion del liderazgo de
Adéan, en Romanos 5, ahora se revierte. Jesucristo y su justicia ofrecen
justificacién y vida a todos los que lo buscan (v. 18). Por medio de la
obediencia de Jesiis muchos serdn hechos justos (v. 19). Toda la herencia
del liderazgo de Adan queda atras cuando la nueva vida en Cristo consolida
una herencia de vida eterna nueva y duradera. Con Cristo viene la
resurreccion de los muertos (1 Corintios 15:21). En Cristo todos
cobraremos vida (v. 22).



En 1 Corintios 15 se expone el drama de la culminacion de los siglos. La
esperanza de la resurreccion y de la vida eterna encarna lo que los cristianos
anhelan en el dia que Cristo aparezca. Asi, la gloria del anhelo cristiano
radica en el objeto de nuestro anhelo, es decir, anhelamos lo que no puede
marchitarse, lo que nunca dejara de ser, una vida de gozo y paz eternos en
Cristo. Pablo ilustrd la profundidad de este anhelo: “Luego el fin, cuando
entregue el reino al Dios y Padre, cuando haya suprimido todo dominio,
toda autoridad y potencia. Porque preciso es que ¢l reine hasta que haya
puesto a todos sus enemigos debajo de sus pies” (vv. 24-25). El fin llega
con la venida de Cristo. Cristo derrocara todo gobierno demoniaco y toda
autoridad satanica. Todas las naciones se derrumbaran delante de El. Cada
enemigo de su voluntad sucumbird a su infinito poder y a su incuestionable
autoridad. Todos sus enemigos, incluso Satanids y la muerte, seran
destruidos y sometidos bajo sus pies. Cristo inaugura un nuevo reino donde
la muerte es derrotada y Satanas es arrojado para siempre. El triunfo final
de Cristo sobre sus enemigos y su reino eterno incluye el fin incomparable

que los cristianos esperan y anhelan.

Una gloria peculiar

La teologia de Pablo se hace mas profunda conforme expone verdades atn
mas gloriosas que rodean la resurreccion de los santos. En los versiculos
que siguen, Pablo expone especificamente los detalles de la naturaleza del
cuerpo resucitado. El describe una gloria peculiar que los creyentes

reconoceran en el dia de Jesucristo:

Pero dira alguno: ;Coémo resucitaran los muertos? ;Con qué cuerpo vendran? Necio, lo que tu
siembras no se vivifica, si no muere antes. Y lo que siembras no es el cuerpo que ha de salir,
sino el grano desnudo, ya sea de trigo o de otro grano; pero Dios le da el cuerpo como ¢él quiso,
y a cada semilla su propio cuerpo. No toda carne es la misma carne, sino que una carne es la de
los hombres, otra carne la de las bestias, otra la de los peces, y otra la de las aves. Y hay

cuerpos celestiales, y cuerpos terrenales; pero una es la gloria de los celestiales, y otra la de los



terrenales. Una es la gloria del sol, otra la gloria de la luna, y otra la gloria de las estrellas, pues

una estrella es diferente de otra en gloria.

Asi también es la resurreccion de los muertos. Se siembra en corrupcion, resucitara en

incorrupcion (1 Corintios 15:35-42).

Por causa del pecado, nada en una persona merece una esperanza
inmortal. Sin embargo, por la gracia y el amor de Dios, por su poder
soberano, aunque el cuerpo fisico perece, Dios lo resucita. Aunque los
dolores de la muerte todavia se asoman en el horizonte, los cristianos viven
en la confianza absoluta de que lo que fue sembrado en deshonra sera
levantado en honra. Lo que fue sembrado en debilidad serd levantado en
poder. Lo que fue sembrado como perecedero serd levantado como un
cuerpo incorruptible.

Aun asi, ;como sera ese cuerpo incorruptible? ;Qué atributos posee este
nuevo cuerpo? Primero, el cuerpo resucitado es un cuerpo fisico. Puede que
sobre decirlo, pero es menester afirmarlo explicitamente. El cuerpo fisico es
parte de lo que significa ser humano. Por consiguiente, los cristianos
tendran una existencia corporal y fisica a lo largo de la eternidad. Asi que
un cuerpo resucitado, glorioso y fisico tendra alguna continuidad con los
cuerpos que tenemos ahora. Sin embargo, habra una discontinuidad
evidente entre el viejo cuerpo perecedero y el nuevo cuerpo eterno. Lo que
era débil dara paso al poder. Lo que era deshonroso dara paso al honor. Lo
que era natural serd transformado en espiritual. Lo que era perecedero dara
paso a un cuerpo imperecedero que nunca vera ni probara la muerte. Estos
cuerpos viviran en inmortalidad con Cristo por toda la eternidad. Primera de
Juan 3:2 exclama: “Amados, ahora somos hijos de Dios, y ain no se ha
manifestado lo que hemos de ser; pero sabemos que cuando ¢l se
manifieste, seremos semejantes a €l, porque le veremos tal como ¢l es”.
Cuando Cristo aparezca, los cristianos viviran con El en una existencia

fisica, en un cuerpo fisico. Aun asi, este cuerpo brillard en gloriosa



perfeccion por toda la eternidad, cuando verd y contemplara a Cristo cara a

cara para siempre.

¢Doénde esta, oh muerte, tu victoria?

En los tltimos versiculos de 1 Corintios 15, Pablo empez6 a escribir acerca
de un misterio. El misterio que Pablo reveld en estos versiculos lleva a un
punto culminante su ensefianza acerca de la resurreccion y sus
implicaciones. Aunque lo que ¢l nos dice es, en efecto, un misterio, por la
gracia de Dios en la regeneraciéon podemos comprender lo que Pablo

expuso en estos ultimos versiculos:

Pero esto digo, hermanos: que la carne y la sangre no pueden heredar el reino de Dios, ni la
corrupcion hereda la incorrupcion.

He aqui, os digo un misterio: No todos dormiremos; pero todos seremos transformados, en
un momento, en un abrir y cerrar de ojos, a la final trompeta; porque se tocara la trompeta, y
los muertos serdn resucitados incorruptibles, y nosotros seremos transformados. Porque es
necesario que esto corruptible se vista de incorrupcion, y esto mortal se vista de inmortalidad.
Y cuando esto corruptible se haya vestido de incorrupcion, y esto mortal se haya vestido de
inmortalidad, entonces se cumplird la palabra que esté escrita: Sorbida es la muerte en victoria.
;Donde estd, oh muerte, tu aguijén? ;Ddnde, oh sepulcro, tu victoria? ya que el aguijon de la
muerte es el pecado, y el poder del pecado, la ley. Mas gracias sean dadas a Dios, que nos da la
victoria por medio de nuestro Sefior Jesucristo.

Asi que, hermanos mios amados, estad firmes y constantes, creciendo en la obra del Sefor

siempre, sabiendo que vuestro trabajo en el Sefior no es en vano (1 Corintios 15:50-58).

En este pasaje, Pablo dijo a los corintios que cuando el dia del Sefor
venga, algunos, que no han probado ain la muerte, seran transformados en
sus nuevos cuerpos gloriosos. De modo que, en la segunda venida de Cristo,
ya sea que estén vivos en la tierra o sepultados bajo tierra, todos los que
estan unidos a Cristo por la fe experimentaran una gloriosa transformacion.

(Por qué deben experimentar los cristianos esta transformacion? Porque,
como nos dice Pablo, lo corruptible debe vestirse de incorruptible, y lo

mortal debe vestirse de inmortalidad. En ese momento, la muerte, que



prevalece como el enemigo final de la creacion y del cristiano, seré sorbida.
En aquel dia de resurreccion y transformacion, la muerte de la muerte por
fin tendra lugar. Los santos y toda la creacion exclamaran: “;Donde esta, oh
muerte, tu aguijén? ;Donde, oh sepulcro, tu victoria?”. El poder del pecado
sobre la creacion pasara al olvido por toda la eternidad, y la victoria de
Cristo inaugurard la nueva realidad para Dios y para su pueblo. Para el
universo, esta transformacion de lo mortal a lo inmortal significa que Dios
ha traido la victoria final de Satanas, el pecado y la muerte. Cuando los
cristianos se revisten del nuevo cuerpo, se revisten de la nueva era, una
eternidad libre de muerte.

“Gracias sean dadas a Dios, que nos da la victoria por medio de
nuestro Senor Jesucristo”.

Con base en esta declaracion, Pablo afirm6 que podemos vivir. Los
cristianos pueden desafiar la muerte en el sentido de que pueden morir en
seguridad. A la luz de esa verdad, Pablo concluy6: “Asi que, hermanos
mios amados, estad firmes y constantes, creciendo en la obra del Sefor
siempre, sabiendo que vuestro trabajo en el Sefior no es en vano”
(1 Corintios 15:58). En efecto, el trabajo no es en vano. Los cristianos
comprenden ahora que esta vida presenta grandiosas y gloriosas
oportunidades para sembrar para aquel dia venidero. Los cristianos marchan
ahora en un desfile de victoria frente a la muerte, porque saben cual es el
final de esta historia redentora.

Si los cristianos no supieran cudl es el suceso culminante de la
resurreccion final, no podrian funcionar en el ministerio. Si los cristianos
fallaran en reconocer el fin para el cual Dios los ha destinado, seria
imposible cumplir el ministerio en medio del pecado, de las pruebas y de la
persecucion. En efecto, Pablo ya ha dicho antes que, si la resurreccion no

fuera cierta, seriamos los mas dignos de conmiseracion de todos los



hombres. ;Por qué? Porque la vida cristiana es una vida marcada por la
cruz. Es una vida de entrega, de renuncia, de lucha contra el pecado, de
llevar cargas. El cristiano enfrenta un mundo hostil y pecaminoso que se
encuentra bajo el poder de Satanas. No solo eso, sino que el cristiano, aun
después de una vida larga y laboriosa, debe enfrentar todavia el enemigo
final, la muerte. Si, pues, la resurreccion y la esperanza venidera no fueran
mas que fantasias, todo el sufrimiento que soportan los cristianos solo
mereceria la mas grande conmiseracion.

Sin embargo, la verdad es otra, porque la resurreccion de Cristo s7
ocurrié. El aseguré nuestra esperanza por medio de su resurreccion. El
Espiritu mora en nosotros como una sefial y como un sello de que nosotros,
en verdad, seremos resucitados con Cristo. Pablo dijo que el mismo Espiritu
que levanto a Jests de los muertos vive en nosotros y también dara vida a
nuestros cuerpos mortales (Romanos 8). Los cristianos pueden asi soportar
el sufrimiento. Los cristianos pueden enfrentar con valentia la persecucion
mas feroz. Los cristianos pueden mirar a los ojos de la muerte sabiendo que,
cuando Cristo regrese, ella también pasard. La realidad de la resurreccion de
nuestro cuerpo libera al cristiano de todo temor y lo fortalece para vivir en
celo piadoso. Dado que los cristianos saben donde culminard toda la
historia, pueden con gozo entregar sus vidas y ser el grano de trigo que cae
a tierra y muere y lleva mucho fruto. Asi pues, los cristianos deben anhelar
aquel dia de la resurreccion. Sin ese anhelo de aquel dia glorioso, la dureza
de corazon se establece y el temor de la muerte paraliza los afectos que
deberian inflamarse con pasion santa. Si han de vivir para la resurreccion

venidera, los cristianos deben anhelarla.

La vida eterna

La ultima frase del Credo de los Apdstoles afiade lo que ya ha sido

afirmado. La iglesia ha hecho uso de gran sabiduria al separar “la



resurreccion del cuerpo” y “la vida eterna”. La ultima fluye de la primera, y
ambas en su conjunto postulan una gloriosa verdad de los Gltimos tiempos.
De modo que “creo en la vida eterna” afirma que todos los muertos se
levantaran y, a la vez, recuerda que hay un juicio futuro.

En este libro ya hemos examinado la realidad de que Cristo vendrd “a
juzgar a los vivos y a los muertos”. La vida eterna denota que el juicio final
ha llegado. Cristo, en su victoria final, juzgara en verdad a toda la
humanidad. Jests dejo claro que El separara “las cabras” de “las ovejas”
(Mateo 25:31-46). En aquel dia, El dira algo muy diferente a las ovejas y a
las cabras. A las ovejas dird: “Vengan conmigo al cielo”. En cambio, a las
cabras dira: “Vayan al infierno, al tormento eterno”. El juicio de Cristo
inaugura dos destinos eternos. Todos heredaran la vida eterna. Sin embargo,
quienes han puesto su fe en Cristo entraran a una vida eterna de descanso y
gozo. Quienes no vinieron al Salvador pasardn toda la eternidad en el
tormento del infierno. Ambas realidades acarrean sentencias eternas. Es
vital que los cristianos lean este credo como la descripcion detallada tanto
de las dichas del cielo como de los terrores del infierno. Ambos vendran en
el dia de Cristo.

Mientras que a los que no ponen su fe en Cristo les espera la muerte
eterna, la herencia de los cristianos es la vida eterna en el cielo con Dios. El
cielo sera el hogar para los cristianos por toda la eternidad. Sin embargo,
muchas veces los cristianos no anhelan lo suficiente el cumplimiento de
esta gloriosa promesa que Cristo asegurd por medio de su muerte, sepultura
y resurreccion. A menudo, los cristianos se conforman con el mundo y con

todos sus placeres temporales, y olvidan las palabras de Pablo:

Si, pues, habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, donde esta Cristo sentado a la
diestra de Dios. Poned la mira en las cosas de arriba, no en las de la tierra. Porque habéis
muerto, y vuestra vida estd escondida con Cristo en Dios. Cuando Cristo, vuestra vida, se

manifieste, entonces vosotros también seréis manifestados con €l en gloria (Colosenses 3:1-4).



En este pasaje, Pablo les recuerda a los cristianos su identidad como
quienes estan unidos a Jesucristo por la fe. A la luz de esa identidad, los
cristianos deben vivir en esta tierra como un pueblo que tiene el cielo
presente en su mente. Pablo nos orden6 buscar las cosas de arriba y no
buscar a ningun otro aparte del Cristo resucitado que estd sentado en su
trono. Pablo escribié que hemos muerto a este mundo y que nuestras vidas
estan ahora escondidas en Dios. Pablo concluy6 diciendo a los cristianos
que, cuando Cristo regrese, seremos manifestados con El para siempre en
gloria. Asi pues, la escatologia provee un fundamento clave para la vida y la
¢tica cristianas. En la medida en que los cristianos entienden la belleza de la
herencia que les espera, llevaran vidas diferentes aqui en la tierra. Los
cristianos que viven con el cielo en mente anhelan que venga la eternidad y
viven para la promesa escatologica de Colosenses 3.

La falta de anhelo de la que adolece el cristiano contemporaneo deberia
ser motivo de gran preocupacion. Los cristianos, especialmente en
occidente con todas sus comodidades y riqueza, han dejado que el mundo
engaiie sus sentidos. Los cristianos piensan que el cielo serd algo menos
emocionante de lo que conocemos en esta vida. La comodidad, las riquezas
y las satisfacciones de este mundo han nublado la vision de los cristianos
para no ver lo que Dios ha hecho por ellos, el proposito por el cual los salvd
y el desenlace hacia el cual se dirige toda la historia.

El cielo no es un lugar de menos, sino un lugar de infinitamente mds.
Todas las cosas buenas conocidas en esta vida serdn infinitamente
amplificadas o superadas por algo que es infinitamente mejor. Dios revela

en su Palabra la realidad asombrosa de la vida venidera:

* “En la casa de mi Padre muchas moradas hay; si asi no fuera, yo os lo
hubiera dicho; voy, pues, a preparar lugar para vosotros” (Juan 14:2).

* “Enjugara Dios toda lagrima de los ojos de ellos; y ya no habra



muerte, ni habrd mas llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras
cosas pasaron” (Apocalipsis 21:4).

» “Antes bien, como estd escrito: Cosas que 0jo no vio, ni oido oyo, ni
han subido en corazon de hombre, son las que Dios ha preparado para
los que le aman” (1 Corintios 2:9).

* “Porque no tenemos aqui ciudad permanente, sino que buscamos la por
venir” (Hebreos 13:14).

* “El material de su muro era de jaspe; pero la ciudad era de oro puro,
semejante al vidrio limpio” (Apocalipsis 21:18).

El Gltimo versiculo fue la base del sermon de Jonathan Edwards titulado
“Nada sobre la tierra puede representar las glorias del cielo”. Edwards
determind que ni siquiera el lenguaje de la Biblia alcanza a describir
plenamente el gozo venidero, porque la Biblia debe acomodarse a nuestras

percepciones limitadas y caidas. Edwards concluyd su sermén diciendo:

[Los cristianos] han de ser bendecidos y gloriarse en extremo, porque disfrutaran a Dios como
su porcion, y gozaran plenamente la posesion de todas las cosas. El Dios infinito se da a si
mismo a ellos para que las disfruten al maximo de su capacidad. Por tanto, la doctrina
ciertamente debe ser verdadera, que nada terrenal puede darnos una representacion de la gloria
de ellas; porque efectivamente ni plata, ni oro, ni piedras preciosas, ni coronas ni reinos pueden
compararse en absoluto con el Dios infinito. Ademads, ellos también poseeran juntamente con
El todas las cosas en toda su plenitud. Porque veran el rostro de Dios, y gozaran de Dios como

sus propios hijos amados.[1]

Edwards hizo un llamado al cristiano a contemplar como conviene las
glorias del cielo venidero. El mas elevado lenguaje humano es insuficiente
para contener las riquezas que les depara Dios a los santos. El cielo
comprende las dichas mas excelsas, los placeres mas hondos, las maravillas
mas sublimes que el universo haya conocido jamas; jel cristiano se ocupara
de poseer todo esto y de gloriarse en ello para siempre!

A pesar de esto, veo muy poco anhelo por aquel dia. El cristiano debe



despertar de su letargo y zafarse de los placeres soporiferos de este mundo.
Este mundo nunca va a satisfacer. En efecto, las ultimas palabras de

Jonathan Edwards en aquel famoso sermon declaran:

Cuan absurdo resulta que de mala gana algunos se nieguen a si mismos por causa del cielo. En
verdad que no existe retorica para describir su locura. Qué gran locura debe ser para los
hombres rehuir la mortificacion y la negacion de si mismos en aras de una dicha semejante, que
ni se molesten siquiera en negar los deseos de su apetito ni su indiferencia frente a una gloria

semejante.|[2]

Una gloria semejante es lo que les espera a quienes confian en Cristo.
(Lograran despojarse los cristianos, a pesar de las comodidades de la
civilizacion occidental, de los vestigios de un mundo pasajero para anhelar
una gloria que sobrepasa todo entendimiento? Cuan triste es que, como
declar6 Edwards, muchos abandonen el peso de gloria y de gozo infinitos
por unos instantes fugaces de placer en esta vida.

Por eso, la vida cristiana no puede entenderse aparte de este anhelo. Los
cristianos deben ser un pueblo que anhela la resurreccion venidera cuando
la muerte y Satanas seran derrotados por completo. Los cristianos deben
anhelar las glorias esplendorosas de estar en la presencia de la Trinidad por
toda la eternidad, sabiendo que aun después de diez mil siglos de felicidad
inexplicable, no habrén gastado ni un segundo de su tiempo en el cielo.
Solo mediante este anhelo puede el cristiano soportar la persecucion,
mortificar la carne, librar la batalla contra Satanas, y perseverar en la

carrera por el premio de la resurreccion del cuerpo y la vida eterna.

Palabras finales

A veces sucede que el Credo de los Apostoles perdura en la adoracion de
las iglesias que, por lo demds, han abandonado la fe. Su estatura histérica

permite que algunas iglesias liberales contintien recitandolo, a pesar de que



han adoptado una teologia liberal que es incompatible con ¢l. No se atreven
a quitarlo. Sus propias congregaciones se rebelarian.

De modo que ahi sigue, recitado cada dia del Sefior, y no sin efecto.

Cuando un amigo pastor supo que estaba escribiendo este libro, me conto
con avidez acerca de su propia formacion en una iglesia protestante liberal.
No habia teologia, doctrina, ni Biblia en el pulpito. La adoracién era
practicamente vacia, salvo por los himnos histéricos y la recitacion del
Credo de los Apostoles.

Mi amigo me contd que, siendo adolescente, recitar el credo en adoracion
en medio de un desierto teoldgico lo llevo a comprender que este credo es
el cristianismo, que la fe cristiana es una declaracion de verdad, y que las
verdades afirmadas en el credo son verdaderas. Me dijo: “El Credo de los
Apostoles fue el unico vinculo con el cristianismo biblico que escuché en
toda mi adolescencia”. El se aferrd con todas sus fuerzas a las palabras del
credo.

Los cristianos a lo largo de los siglos han confesado la fe de Jesucristo, la
fe que Jesus ensend a sus discipulos, la fe que los apdstoles ensefiaron a la
iglesia primitiva, la fe “que ha sido una vez dada a los santos” (Judas 3). El
Credo de los Apostoles es nada més un resumen preciado de la fe cristiana,
pero es la declaracion doctrinal que més se ha proclamado en la historia
cristiana. Los martires han confesado este credo. Fue denominado
apostolico porque se remonta a la fe y a las doctrinas que los apdstoles
recibieron de Cristo y que ellos ensefaron a la iglesia. Fue honrado por los
reformadores y se encuentra practicamente en y detras de toda declaracion
ortodoxa de creencia cristiana.

El Credo de los Apostoles no abarca la totalidad de la fe cristiana, como
ninguna sintesis podria hacerlo. Sin embargo, los cristianos lo han
declarado con valentia a lo largo de los siglos, incluso delante de dictadores,

incluso a las puertas de la muerte. Cuando confesamos esta fe tomamos



nuestro lugar en el largo linaje de fidelidad cristiana cuya existencia supera
ya los dos mil afios. Me maravilla ese privilegio y me asombra la valentia
de una confesion que empieza con Dios Padre Todopoderoso y concluye
con la vida eterna. Entre el principio y el final del Credo de los Apostoles se
encuentra el cuerpo entero de verdad biblica cuyo centro es el evangelio de
Jesucristo.

Esta es la fe de la iglesia cristiana. Esta es la fe del pueblo de Dios. Esta
es la fe de quienes han sido comprados por la sangre de Cristo. Esta es la fe
que ha sido una vez dada a toda la iglesia de Cristo.

(Has considerado alguna vez el Credo de los Apodstoles como una
oraciéon? A su manera lo es. Y, como oracion, termina en un tono osado.

El Credo de los Apostoles termina con una palabra: amén. Estamos de
acuerdo, ameén. Que el mundo sepa lo que creemos, amén. Que la iglesia
exalte a Cristo, amén. Que creamos, ensefiemos y confesemos la fe que los
cristianos a todo lo largo de la historia han confesado y que confesaran por

siempre: amén, y amen.

[1]. Jonathan Edwards, et al., The Works of Jonathan Edwards, vol. 14: Sermons and Discourses:
1723-1729 (New Haven: Yale University Press, 1997), 154.
[2]. Edwards et al., 159-160.



AGRADECIMIENTOS

na vez mas, ha llegado el momento de expresar por escrito mi
U gratitud. Ningun proyecto como este surge de un vacio, y tampoco se
lleva a cabo sin la ayuda y la amabilidad de un sinnimero de personas. La
vida cristiana es un ejercicio extendido (incluso eterno) de gratitud. Este es
el momento indicado para hacer una pausa y expresar mi gratitud a muchos
que han ayudado en todo el proceso de escribir y trabajar en este libro.

Mi vida en Southern Seminary depende del trabajo extraordinario de
muchas personas, entre ellas, el equipo de la oficina del presidente.
Encabeza la lista Jon Austin, jefe de personal y encargado de articular el
equipo. Entre sus muchos dones esta el de poder animar a otros. Sam Emadi
fue mi director de investigacion cuando empezo el proyecto, y Cory Higdon
tomo el relevo cuando el proyecto llegaba a su fin. Estoy en gran deuda con
ambos, eruditos por derecho propio. Entre los pasantes en mi oficina se
encontraban Mitchell Holley, David Lee, Ryan Loague, Ryan Modisette,
Bruno Sanchez y Troy Solava. Todos son avidos lectores y grandes
conversadores. Jonathan Swan, otro brillante joven erudito, sirvié como mi
bibliotecario y fue capaz de encontrar libros cada vez que yo no podia.

Estoy muy agradecido con Colby Adams, director de comunicaciones de
mi despacho, quien también sirve como productor de The Briefing. El
excelente equipo de Thomas Nelson esta dirigido por Webster Younce,
quien conoce de libros como pocos. Lo aprecio profundamente, al igual que
al equipo editorial que dirige. Una vez mas, he dependido de la
representacion de Wolgemuth y Asociados, y estoy agradecido por la
amistad y el consejo fiel de Robert Wolgemuth a lo largo de los afios, y por



el excelente trabajo de Andrew Wolgemuth en este proyecto y en muchos
otros.

Uno de los grandes gozos de mi vida es trabajar con eruditos cristianos
sobresalientes que son parte del profesorado del Southern Baptist
Theological Seminary (Seminario Teologico Bautista del Sur) y del Boyce
College. Cada uno de manera individual, y como grupo, ha hecho un aporte
enorme a las vidas de los estudiantes y a mi vida personal. Estoy agradecido
por el apoyo de un maravilloso consejo administrativo. Cada dia tengo
presente el privilegio de trabajar con tres increibles vicepresidentes, que son
Randy Stinson, Matthew Hall y Craig Parker.

Mi familia ha sido maravillosa, como de costumbre. Mi madre, Janet
Mohler, siempre es una fuente de aliento. Aunque ahora nos ama a través de
la horrible bruma de la enfermedad de Alzheimer, ella siempre nos ama, y
nosotros la amamos aun mdas. Aunque ya no puede leer libros, yo sigo
escribiéndolos para ella. Te amo, mama.

Nuestro hijo Christopher me ayuda a seguir humilde, haciéndome reir de
mi mismo. Nuestra hija Katie Barnes y su esposo Riley Barnes nos hacen
increiblemente felices, y esa felicidad y amor solo se multiplican mas alla
de todo célculo gracias a nuestros nietos Benjamin y Henry. El tiempo
pareciera detenerse cuando ellos estan con nosotros, y nada aparte del amor
puede explicarlo.

Y a propésito de lo que solo el amor puede explicar, ;como podria yo
saber siquiera quién soy si no fuera por el amor constante y el gozo de mi
esposa Mary? No existe area de mi vida que ella no avive, enriquezca y
aliente. Después de treinta y cinco afios de matrimonio, nuestras vidas estan
tan entrelazadas que no puedo imaginar ningin proyecto, libro, sermon,
tarea, ni un solo dia sin ella. Agradecer a Mary no basta, pero es un buen
comienzo, y para este aparte de agradecimientos un buen lugar para

concluir.



Soli Deo Gloria

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84@gmail.com



ACERCA DEL AUTOR

R. Albert Mohler es presidente del Southern Baptist Theological Seminary
(Seminario Teologico Bautista del Sur) y profesor de Teologia Cristiana en
la catedra Joseph Emerson Brown. Las revistas Time y Christianity Today lo
consideran un lider en el medio evangélico estadounidense. Se puede
escuchar al doctor Mohler en The Briefing, un podcast diario donde analiza
las noticias y los sucesos de actualidad desde una cosmovisioén cristiana.
También escribe un famoso comentario analitico acerca de temas morales,
culturales y teologicos en albertmohler.com. El y su familia viven en

Louisville, Kentucky.



La mision de Editorial Portavoz consiste en proporcionar productos de calidad —con integridad y
excelencia—, desde una perspectiva biblica y confiable, que animen a las personas a conocer y
servir a Jesucristo.

Publicado originalmente en los Estados Unidos por Nelson Books con el titulo The Apostles’ Creed,
copyright © 2019 por Fidelitas Corporation, R. Albert Mohler Jr., LLC. Traducido con permiso.
Todos los derechos reservados.

Edicion en castellano: El Credo de los Apostoles © 2020 por Editorial Portavoz, filial de Kregel Inc.,
Grand Rapids, Michigan 49505. Todos los derechos reservados.

Traduccion: Nohra Bernal

Ninguna parte de esta publicacion podra ser reproducida, almacenada en un sistema de recuperacion
de datos, o transmitida en cualquier forma o por cualquier medio, sea electronico, mecanico,
fotocopia, grabacion o cualquier otro, sin el permiso escrito previo de los editores, con la excepcion
de citas breves o resefias.

A menos que se indique lo contrario, todas las citas biblicas han sido tomadas de la version Reina-
Valera © 1960 Sociedades Biblicas en América Latina; © renovado 1988 Sociedades Biblicas
Unidas. Utilizado con permiso. Reina-Valera 1960™ es una marca registrada de American Bible
Society, y puede ser usada solamente bajo licencia.

El texto biblico indicado con “nbla” ha sido tomado de la Nueva Biblia de las Américas, © 2005 por
The Lockman Foundation. Todos los derechos reservados.

El texto biblico indicado con “nvi” ha sido tomado de La Santa Biblia, Nueva Version
Internacional®, copyright © 1999 por Biblica, Inc.® Todos los derechos reservados.

Realizacion ePub: produccioneditorial.com

EDITORIAL PORTAVOZ

2450 Oak Industrial Drive NE
Grand Rapids, Michigan 49505 USA
Visitenos en: www.portavoz.com

ISBN 978-0-8254-5928-3 (rtistica)
ISBN 978-0-8254-6840-7 (Kindle)
ISBN 978-0-8254-7674-7 (epub)

12345 edicion / afio 29 28 27 26 25 24 23 22 21 20

Impreso en los Estados Unidos de América Printed in the United States of America


http://www.produccioneditorial.com/
http://www.portavoz.com/

En este libro nuevo e innovador, R. Albert Mohler Jr. retoma la urgencia y la naturaleza
transformadora del Padrenuestro, revelando una vez mas su notable poder de trastocar al mundo.

Paso a paso, frase por frase, La oracion que revoluciona al mundo explica lo que significan estas
palabras y como debemos orarlas.

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84(@gmail.com



il
‘[é
»
EDITORI

AL
PORTAVOZ

NUESTRA VISION

Maximizar el efecto de recursos cristianos de calidad que
transforman vidas.

NUESTRA MISION

Desarrollar y distribuir productos de calidad —con
integridad y excelencia—, desde una perspectiva biblica y
confiable, que animen a las personas a conocer y servir a
Jesucristo.

NUESTROS VALORES

Nuestros valores se encuentran fundamentados en la
Biblia, fuente de toda verdad para hoy y para siempre.
Nosotros ponemos en prdctica estas verdades biblicas como
fundamento para las decisiones, normas y productos de
nuestra compania.

Valoramos la excelencia y la calidad

Valoramos la integridad y la confianza

Valoramos el mérito y la dignidad de los individuos
y las relaciones

Valoramos el servicio

Valoramos la administracion de los recursos

Para mds informacion acerca de nuestra editorial y los
productos que publicamos visite nuestra pagina en la red:
WWW.portavoz.com

Este ebook utiliza tecnologia de proteccion de gestion de derechos digitales.

Pertenece a Ricardo Ochoa - Rickbooks84(@gmail.com



	PORTADA
	PORTADA INTERIOR
	ELOGIOS
	DEDICATORIA
	CONTENIDO
	PRÓLOGO
	INTRODUCCIÓN
	1. Dios Padre, Todopoderoso
	2. Creador del cielo y de la tierra
	3. Jesucristo, su Unigénito Hijo, nuestro Señor
	4. Concebido por el Espíritu Santo, nacido de la virgen María
	5. Sufrió bajo Poncio Pilato
	6. Fue crucificado, muerto y sepultado
	7. Descendió al infierno
	8. Al tercer día resucitó de entre los muertos
	9. Ascendió al cielo y está sentado a la diestra de Dios Padre Todopoderoso
	10. Desde allí vendrá a juzgar a los vivos y a los muertos
	11. El Espíritu Santo
	12. La santa Iglesia universal, la comunión de los santos
	13. El perdón de los pecados
	14. La resurrección del cuerpo, y la vida eterna
	AGRADECIMIENTOS
	ACERCA DEL AUTOR
	CRÉDITOS
	OTRO LIBRO DEL AUTOR
	EDITORIAL PORTAVOZ

